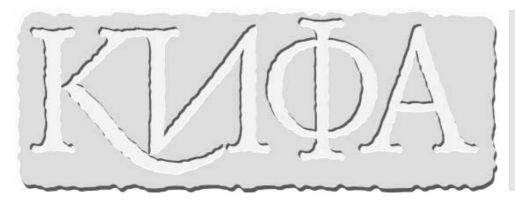
## И САМИ, КАК ЖИВЫЕ КАМНИ, УСТРОЯЙТЕ ИЗ СЕБЯ ДОМ ДУХОВНЫЙ



ИЗДАНИЕ ПРЕОБРАЖЕНСКОГО СОДРУЖЕСТВА

июнь *2007* 

> в газете использованы материалы сайта sfi.ru электронная версия газеты gazetakifa.ru

# В МОСКВЕ ПРОШЛА МЕЖДУНАРОДНАЯ БОГОСЛОВСКО-ПРАКТИЧЕСКАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ «ВЕЛИКА ЖАТВА, А РАБОТНИКОВ МАЛО: миссия в восточной европе В ПРАВОСЛАВНОМ КОНТЕКСТЕ»

Конференцию открыли приветствия организаторов и соучредителей форума: ректора Свято-Филаретовского право-славно-христианского института проф.свяш. Георгия Кочеткова, президента свящ. Георгия Кочеткова, президента Всемирного братства православной мо-лодежи «Синдесмос» Христофора д'А-лоизио и Филиппа Симпсона, регио-нального директора старейщей мисси-онерской организации Church Mission Society (Великобритания). Приветственное слово от председателя Миссионерского отдела РПЦ архиепископа Белгородского Иоанна зачитал иерей Димитрий Карпенко. В первой половине дня прозвучали

доклады зав. кафедрой богословских дисциплин и литургики СФИ Давида Гзгзяна «Экклезиологические основы православной миссии», миссионера Албанской православной церкви Натана Хоппа «Миссия в Восточной Европе в контексте всемирной миссии» и проф.прот. Василия Михока (Румынская православная церковь) «Таинственное служение и всеобщее священство в мис-

Продолжение на с. 3



## ПРАВОСЛАВИЕ СДЕЛАЛО ОЧЕНЬ ВАЖНЫЕ ШАГИ В ТЕЧЕНИЕ ПОСЛЕДНИХ 20-30 ЛЕТ

Интервью с президентом Всемирной конференции ассоциаций богословских институтов (WOCATI), профессором богословского факультета Университета Аристотеля (Салоники, Греция) Петросом Василиадисом



«Кифа»: Каково Ваше мнение о проходящей здесь конференции и о только что прошедшем круглом столе? Что Вам показалось наиболее важным?

Петрос Василиадис: На меня произвел большое впечатление уровень обсуждения и тот дух, который несет с собой вся конференция и особенно обсуждедения и тот дух, который несет с собой вся конференция и особенно обсужде-ние, которое только что закончилось. Я не мог себе даже представить, что кон-ференция, настолько исполненная пророческим духом и духом откровения, может когда-нибудь произойти. Я чувствую сейчас огромное облегчение, потому что мое решение приехать на эту конференцию, несмотря на всю мою занятость, оказалось глубоко оправданным. Я увидел, что мысли, которые звучали здесь, пусть иногда даже противоречащие друг другу, исключительно важны для буду-шего возрождения православной церкви в самых различных контекстах. Конференция и происходившее на ней обсуждение были важны не только для православия, но и для миссии всего христианского мира в целом. Я надеюсь, для православия, но и для миссии всего христианского мира в целом. Я надеюсь,

для православия, но и для миссия всего христианского мира в целом. А надекось, что братья и сестры из других конфессий вынесут из того, что было здесь, очень важный опыт и продолжат то размышление, которое здесь началось.

То, что произошло, — не ординарно. Для меня это было откровение, связанное с очень важным, очень глубоким богословским и, я бы сказал, самокритичным осмыслением многих важнейших вопросов, в первую очередь касающихся необходимости миссии в Церкви.

## в номере:



Как бы Вы оценили итоги прошедшей конференции? Что Вам кажется наиболее важным?

На эти и другие вопросы «Кифы» ответили участники конференции «Велика жатва

работников мало: Миссия Восточной Европе в православном контексте» с.

#### важности здоровой обшинной жизни для дела миссии

размышляли участники круг-лого стола «Миссия на приходе, в монастыре и в других духовных сообшествах (братствах, обшинах, др.). Миссионерский приход и миссионерское богослужение» с. 5-6

«Слаше пенья итальянской речи...»

Путевые заметки о поездке в Бозе с. 7

#### Речь идет не столько о памяти, сколько о решении

Поэт Ольга Селакова продолжает размышлять над темой дискуссии «Как обрести подлинную память?» начатой в предыдуших номерах «Кифы» с. 8

#### Ситуация в Твери решена?

На сайте Тверской епархии появилась новость об очередном заседании епархиального совета с. 8

В приложении «Миссионерсобозрение» новости доклад свяш Евгения Горяче-



ва (Санкт-Петербург) «Основные возражения против катехизации и их несостоятельность. Критика главных антиогласительных

13.06.07, 10:56

## Православие сделало очень важные шаги в течение последних 20-30 лет

Продолжение. Начало на с. 1

«Кифа»: В своем слове Вы говорили о необходимости того, что я назвала бы «профетическим возрождением» в пра-вославной церкви. Какие пути, на Ваш

взгляд, ведут к осуществлению этого? Петрос Василиадис: Я говорил о том, что православие сделало очень важные шаги в течение последних 20-30 лет и достигло прекрасного уровня богословия. Это признается даже неправослав ными, и это наш вклад в христианское движение в целом и в единство церкви которое является нашей конечной целью. Но один важнейший элемент был упущен, когда мы развивали евхаристическое богословие, а также так называемое богословие катарсиса, которое основано на учении поздних отцов церкви, особенно со времени свт. Григория Паламы, и, в подражание западу, богословие действия, богословие социального служения. То, что мы при этом упустили, — это то, чего сейчас не хватает всему христианскому миру. Это недостаток пророческого элемента, который так важен в нашей традиции, в нашей литургии, во всех аспектах церковной жизни. Но наши глаза закрыты, и мы не способны увидеть этот пророческий элемент. И если мы будем развивать пророческую миссию, тогда мы немедленно придем к более целостному восприятию миссии, которое преодолеет нашу обособленность, преодолеет разделяющие нас местные преодолеет разделяющие нас местных культурные и традиционалистские границы и позволит нам вместить весь мир. Именно в этом я вижу сегодня задачу

православной церкви. Я всегда настаивал на литургичес ком возрождении с целью понимания глубинного значения самого центра нашей веры, того, о чем говорит литур-гия. К счастью, в течение последних 20 лет великие миссиологи, такие как архиеп. Анастасий и позднее отец Ион Бриа, разработали учение о литургии после литургии, выражающее необходимость неразделенности христианской жизни, необходимость выйти из-за закрытых дверей храмов, чтобы нести тот опыт, который мы получили на литургии. Однако при этом что-то было упущено — я имею в виду пророческое измерение, то, что позволяет выйти за рамки традиционной литургической практики. Мы должны следовать примеру отцов церкви. Мы должны следовать тому, что они делали из поколе-ния в поколение, как они совершали один шаг за другим для того, чтобы привести церковь к той славе, которую она мела в прошлом. Таким образом, мы нуждаемся в обновлении, мы нужда-емся в улучшении нашей традиции, в динамическом, а не в статическом измерении. Все, что мы сформулировали в богословии, может быть как статичным, так и линамичным в зависимости от нашей интерпретации и от того, насколько мы позволим этому развиваться. Это задача и институтов, и движений, которые видят необходи-мость способствовать раскрытию глу-бочайшего смысла нашей литургической традиции, — сделать следующий шаг, пойти дальше, чтобы это было воспринято следующими поколениями, людьми современного общества, иначе возобладает секуляризм в том смысле, что общество окончательно станет безбожным. Поэтому наша задача гораздо больше, чем просто сохранение нашей традиции. Мы должны сделать эту традицию значимой в будущем, актуальной для следующих поколений.

### В Америке множество протестантов, включая духовенство, переходят в лоно Православной Церкви

В Русской Православной Церкви Заграницей заявляют о переходе в большого числа американцев, в том числе протестантов и англикан

«В Русскую Зарубежную Церковь пе-реходят многие американцы, даже из ду-ховенства — протестанты и англикане», заявил на пресс-конференции в Мо ве в пятницу секретарь комиссии РПЦЗ по переговорам с Московским Патриархатом протоисрей Александр Дебедев.
Он отметил, что это люди, которые

выражают несогласие с позицией, занивыражают несогласие с позпадел, запи-маемой религиозными организациями протестантского толка в отношении од-нополых «браков» и гомосексуализма в

«Переходят не единицы, а сотни и ты-

«Переходят не единицы, а сотни и ты-сячи», — подчеркнул священник. По его словам, американцы испыты-вают большой интерес к Православной Церкви. Это обусловлено тем, что она занимает «бескомпромиссную позицию в отношении моральных вопросов, кото-рые тревожат общество», — сказал отец Алексанцо Александр.

«Люди ищут Церковь, где не размываются моральные устои, и находят это в Православной Церкви», — добавил представитель РПЦЗ.

### ВСЦ призвал правительство Иордании пересмотреть решение об отказе в признании Феофила III Патриархом Иерусалимским

Всемирный Совет Церквей (ВСЦ) «глу-боко озабочен» недавним решением вла-стей Иордании отозвать признание Фео-фила III Патриархом Иерусалимским.

В опубликованном на официальном сайте ВСЦ письме от 18 мая генеральный секретарь ВСЦ доктор Сэмюэл Кобиа призвал премьер-министра Иордании доктора Маруфа Сулеймана аль-Бахита пересмотреть принятое решение «с тем, чтобы мир и гармония вновь пребывали

Генсек ВСП выразил «опасения, что подобное решение может привести к раз-делению внутри православной общины в Иордании и Палестине с дальнейшими негативными церковными и обществен-но-политическими последствиями».

Доктор Кобиа выразил «понимание причины, стоящей за решением иорданских властей», которое, по его словам, связано с «укреплением христианского связано с «укреплением дристианского арабского присутствия и свидетельства в Иордании и Палестине». В этом смысле, пишет глава ВСЦ, «мы также приветству-

пишет глава ВСЦ, «мы также приветству-ем недавние решения Священного Си-нода греческого православного Патриар-ката под председательством Его Блажен-ства Феофила III ускорить процесс удов-летворения требования, выдвинутого арабскими верующими Патриархата». По мнению доктора Кобиа, «в то вре-мя, когда ВСЦ намеревается провести международную мирную конференцию в Аммане (17-21 июня), призывая церкви мира скоординировать действия, направ-ленные на прекращение оккупации Из-раилем палестинских территорий, и прираилем палестинских территорий, и прилагает усилия для достижения справедливого мира на Ближнем Востоке», реше-ние властей Иордании «может оказаться контрпродуктивным для всех мирных инициатив и отвлечь от целей этой кон-

инициатив и отвлечь от целей этой конференции».
«Полностью сознавая, что решение Вашего правительства не является вмешательством во внутренние дела Иерусалимской Православной Церкви с точки зрения определения законности избра-ния Его Блаженства Священным Сино-дом, — пишет доктор Кобиа, — мы тем не менее убеждены, что признание Его Блаженства Патриархом Святого Града Иерусалима и всея Палестины исключительно важно для успешного управления институтами, относящимися к этому Патриорука инст..., Патриархату».

Патриархату». Согласно древней традиции, предстоятель Иерусалимской Церкви должен получить официальное признание светских властей Святой Земли – в настоящее время к ним относятся правительства Израиля, Иордании и Палестинской автоно-мии. Израиль до сих пор отказывается признать избрание Феофила III и считает законным патриархом его предшествензаконным патриархом его предшественника Иринея I, низложенного два года назад. В сентябре 2006 года Всемирный Совет Церквей обращался к властям Израиля с призывом признать Феофила III. Иордания, как и Палестинская автономия, признала патриархом Феофила III, одна-ко 12 мая отозвала свое признание. Как сообщает агентство AsiaNews, 17 мая Центральный православный совет

Иордании и Палестины выступил с заяв лением, в котором разъяснил причины недоверия патриарку Феофилу. В этом до-кументе предстоятеля Иерусалимской Церкви обвиняют в неспособности отменить скандальную сделку о продаже Израилю недвижимости в Восточном Иерусалиме, которая стоила сана его предшественнику Иринею.

«Обещав сразу после своего избрания сделать все необходимое для того, чтобы возвратить для блага Православной Церкви земли, проданные израильским спе кулянтам его предшественником, — го-ворится в заявлении, — патриарх Феофил не выполнил своего слова и, соответ-ственно, может быть смещен в скором будущемя

оудущем».

Сам Феофил III, как сообщалось ранее, в интервью греческой прессе намекнул на участие в происходящем экс-патриарха Иринея I.

Эксперт, прокомментировавший ситуацию вокруг патриарха Иерусалимского в интервью агентству AsiaNews, сообщил, что, «по мнению многих, все дело в борьчто, «по мнению многих, все дело в оорь-бе внутренних сил: на решение правитель-ства Иордании могло повлиять могуще-ственное лобби православных арабов, которые стремятся к тому, чтобы Фео-фила заменил епископ Аттала Ханна, архиепископ Севастийский Феодосий, единственный араб среди иерархов Иерусалим-ской Церкви, человек, которого Патри-арх сам назначил епископом». Арабскую фракцию, считает эксперт, поддерживает Ириней.

### В ОВЦС формулируют приоритеты РПЦ в Евросоюзе

«Русская Православная Церковь (РПЦ) в Евросоюзе: смысл присутствия и задачи для деятельности» — с таким докладом выступил 22 мая сотрудник Отделадом выступил 22 мая сотрудник Отдела внешних церковных связей Московского патриархата (ОВЦС) священник Георгий Рябых на международном семинаре, который был организован Центром изучения религий РГГУ. В семинаре приняли участие историки, религиоведы, философы из России и Голландии (Radboud University).

По словам о. Георгия, деятельность РПП в Евросомзе проходит этля станов-

РПЦ в Евросоюзе проходит этап станов-ления, еще нет «жестко сформулирован-ного курса». Однако основные направ-ления определяются желанием РПЦ учаления определяются желанием гтц уча-ствовать в «мега-диалоге, разворачиваю-щемся в истории, о том, что есть христи-анские ценности», «как должна быть ус-троена христианская жизнь в Европе». Фундаментом для такого диалога может

служить общее «греко-римское и христианское наследие».

О. Георгий выделил несколько основных направлений деятельности РПЦ в Евросоюзе: это консолидация «русского мира», инкультурация православия в жизнь европейских стран, поддержка общественно-политического движения русских, взаимодействие с европейскими светскими институтами и религиозными организациями и проект новой межхристианской перегруппировки сил.

Первый аспект деятельности РПЦ в Европейском союзе — это консолидация «русского мира». О. Георгий пояснил, что для него выражения «православный мир»

13.06.07, 10:56

нимать последний как «удачный собира-тельный термин — это все, кто ориентиован на русскую культуру и ее сохран

Здесь первоочередной задачей, имеюшей для РПЦ «экзистенциальное значение», является рост собственного при-сутствия «на уровне религиозных общин». По словам о. Георгия, социологи свидетельствуют, что «социологически присутствие РПЦ в ЕС заметно именно на уров-

ствие РПЦ в ЕС заметно именно на уровне приходов», число которых увеличивается за последние 20 лет.
Представитель ОВЦС МП привел статистику числа приходов РПЦ в 25 странах Евросоюза, подразделив их (страны) на три категории. В странах, находящихга чая пределами канонической территории РПЦ», к 2007 г. насчитывалось около 200 приходов РПЦ. Страны Балтии РПЦ относит к своей канонической территории, поэтому вступление этих стран в Евросоюз добавило еще около 200 при жодов. Однако выступавший попутно кос-нулся юрисдикционных сложностей, свя-занных с возникновением параллельных приходов Константинопольского патриприходов константинопльского пагриархата в Эстонии, в результате чего «число приходов РПЦ снизилось». И третья группа — это православные страны Евросоюза (Румыния, Болгария), тде есть «свои» православные Церкви. РПЦ пред-«свои» православные церкви. гтп пред-ставлена здесь лишь единичными прихо-дами, которые «выполняют представи-тельские функции – что-то вроде по-сольств». Получается, что к 2007 г. в стра-нах Евросоюза действует всего 400 прима сървесном деясную всего чо при-ходов РПЦ, подвел итог сотрудник ОВЦС МП. Однако тут же добавил, что число это возросло после 17 мая с.г., после объе-динения Московского патриархата с РПЦЗ. «Львиная доля» приходов после-дней находится вне пределов Евросоюза, а в Европе РПЦЗ представлена полусотней приходов, которые теперь также можно приплюсовать к общему числу прихо-дов РПЦ. Итак, примерно 450 приходов РПЦ в Европе — «это действительно оз-начает присутствие», отметил о. Георгий.

Он напомнил еще об одной важной части «русского мира» в Евросоюзе — это около 60 приходов в юрисдикции Константинопольского патриархата — Архиепископии русской традиции с центром в Париже. По словам докладчика, «в блинариже. По словам дожладчима, «в сип-жайшее время говорить о перспективах объединения и с этой градицией трудно». Как дипломатично выразился священ-ник, причина в том, что «в Архиеписконик, причина в том, что «в Архиеписко-пии присутствует другой взгляд на буду-щее и задачу русских приходов в Евросо-юзе». Это, по его словам, идея «постепен-но организовать Поместную Православ-ную Церковь в Западной Европе». Эта идея «некоего поместного западного пра-вославия с новой национальной идентич-ностью», очевидно, не может быть при-нятя Москрасуми, патриаруахдот. нята Московским патриархатом.

Идея поддержки консолидации зару-бежных соотечественников на основе «русскости» вызвала сомнения у участников семинара. Так. высказывалось убеж дение, что если строить отношения с Ев-росоюзом на основе идеи «русского мира», идеи «империи», то голос РПЦ в между-народных организациях будет «заведомо не услышан», т.к. это «противоречит совре-менным европейским секулярным тенден-циям». «Идея, основанная на националь-ности, — бесперспективна, не до конца пости, оссперсисктива, не до хопа продумана. Церковь говорит о христианс-ких ценностях, а мы говорим о русской идентичности. У нас уже были из-за этого проблемы в Англии, где произошел кон-фликт русской идентичности с православными англичанами», — заметил один из участников семинара, представитель Вла-димирской епархии РПЦ. О. Георгий парировал: «Если идею рус-

О. Георгии парировал, «Если идею рус-ского мира обозначать не с точки зрения фашизма, а с точки зрения культурной идентичности, не оппозиционно, а пока-зывая свою традицию, — в Европе это будет воспринято совершенно нормально. Это будет услышано. Концепция православной цивилизации перекликается с дискурсом о христианских ценностях Ев-

Далее он кратко осветил стратегию РПЦ в области межхристианских отно-

Третье направление — взаимодействие с европейскими светскими институтами было затронуто пунктирно. О. Георгий констатировал, что интерес к РПЦ в Ев-росоюзе велик.



## В МОСКВЕ ПРОШЛА МЕЖДУНАРОДНАЯ БОГОСЛОВСКО-ПРАКТИЧЕСКАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ «ВЕЛИКА ЖАТВА, А РАБОТНИКОВ МАЛО: МИССИЯ В ВОСТОЧНОЙ ЕВРОПЕ В ПРАВОСЛАВНОМ КОНТЕКСТЕ»



Давид Гзгзян и проф. Петр

Доцент СФИ Д.М. Гзгзян в своем докладе описал два представления о церкви — статическое и динамическое. При этом статическим он назвал распростраческое. При эправославном богословии образ церкви как уже данной полноты Истины, который наиболее на-глядным образом выражается в самом факте евхари-стического собрания. При динамическом подходе, по мнению докладчика, мы имеем дело со сложностями исторического исполнения того, что в первом случае исторического исполнения того, что в первом случае уже имеется. В соответствии со вторым подходом, ре-шающее значение имеет усилие собирания, углубле-ния единства церковной общности, не факт собирания, а его качество. Докладчик напомнил, что сущения, а его качество. Докладчик напомнил, что суще-ствует опасность ограничиться лишь декларацией идеи общины и упустить ее реальное осуществление. По мнению Д.М. Гэтзяна, при динамическом подходе цель миссии раскрывается как приведение к подлинному общению и благодарению. Передав благословение известного православного миссионера, архиел. Тиранского и всея Албании Ана-стасия (Яннулатоса), Н. Хопп рассказал о возрожде-

нии церкви в Албании, где в годы коммунистической диктатуры церковная организация была полностью уничтожена, и о практических проблемах сегодняш-

й миссии. Проф.-прот. Василий Михок напомнил собравшимся, что каждый православный мирянин только тогда может плодотворно участвовать в миссии, когда он осознает свое царственное священство. Этот тезис он проиллюстрировал примерами из жизни духовного

проиллюстрировал примерами из жизни духовного движения Румынской церкви «Воинство Господне». Во второй половине дня пленарное заседание было посвящено взаимоотношениям миссии и культуры, а также проблемам миссии в эмиграции. Пленарное заседание открыл доклад сотрудника Отдела религиозного образования и катехизации РПЦ МП, акад. РАЕН В.А. Никитина «Миссия и культура», в котором он напомнил об огромном значении культуры для современной миссии. временной миссии.

временнои миссии. В выступлении директора Православного инсти-тута миссиологии и экуменизма проф.-прот. Влади-мира Федорова «Образование как миссия Церкви» прозвучала мысль о духовном образовании как обя-зательном условии миссии. Докладчик перефразирозаксывном условии миссип. Докладчик передразиро-вал известное высказывание о диаконии как «литур-гии после литургии», назвав образование «священно-действием» и «литургией до литургии».

деиствием» и «литурние и подолитурния».

Заседание продолжил доклад главного редактора «Вестника РХД» проф. Н.А. Струве «Проблема миссии в русской эмиграции». Докладчик представил общирный обзор миссионерской деятельности русских беженцев в XX веке. Главный вывод докладчика: «Мис-

беженцев в XX веке. Главный вывод докладчика: «Мис-сия-свидетельство приносит долгосрочные плоды, а миссия-прозелитиям, несмотря на видимые успехи, не выдерживает испытания временем». Темы, затронутые Н.А. Струве прежде всего в ис-торическом аспекте, были поставлены в современ-ный контекст в докладе свяш. Виктора Максимовс-кого (Финская православная церковь) «Современная православная миссия в свете новой русской эмигра-ции (на примере Финляндии)». О. Виктор охаракте-ризовал современную русскую эмиграцию как вызов для Финской церкви, на который она ответила с де-сятилетним опозданием. Лишь к 2000 году церковное руководство осознало, что новые русские эмигранты не столько укрепляют церковь, сколько сами нуждаруководство осознало, что новые русские эмигранты не столько укрепляют церковь, сколько сами нуждаются в миссионерстве и последовательном воцерковлении. При этом попытки решить проблему «сверху» с помощью государства почти не принесли успеха. Перспективу имеет соборность, созидаемая снизу, основанная на принципах общинно-братской экклези-

Завершил работу первого дня конференции круг-лый стол «Миссия и СМИ», который вели руководи-тель информационно-аналитической программы «Тем временем» Александр Архангельский и главный редактор газеты «Кифа» Александра Колымагина.

Продолжение на с. 4

### Приветственное слово Председателя Миссионерского отдела РПЦ архиепископа Белгородского и Старооскольского Иоанна

Участникам международной богословско-практичес-кой конференции «Велика жатва, а работников мало: Миссия в Восточной Европе в православном контексте». Возлюбленные о Господе отцы, братья и сестры! Сер-дечно приветствую всех собравшихся для участия в меж-дународной богословско-практической конференции, дународной обсуждению проблем православного сви-детельства в современном мире. Миссия — это жизнь Церкви, и каждый православный христианин призван стать благовестником Царствия Божьего, пришедшего в силе. XXI век ставит перед нами свои проблемы, об-ращается к нам с новыми вызовами, на которые мы рапцается к нам с новыми вызовами, на которые мы должны дать правильные ответы, имеющие основание в православном предании и освященные миссионерс-ким отытом церкви. Специфика сегодняшнего дня от-ражена в названии конференции: «Велика жатва, а ра-ботников мало». Действительно, множество людей ис-пытывают сегодня жажду богообщения, жажду вхожде-

ния в церковь, жажду познания Евангелия. И в ответ на это мы не имеем права, по слову Священного писания, просящим хлеба подать камень. Наше благовествова-ние должно быть исполнено любви ко Христу, любви к каждому человеку, пускай еще далско отстоящему от Церкви. Надеюсь, что нынешняя международная богословско-практическая конференция, на которой будут обсуждаться различные проблемные вопросы современ-ного состояния православной миссии, даст новый им-пульс развитию нашего свидетельства о Христе, укре-пит в нас дух миссионерского горения, столь необходимого каждому человеку, воспринявшему призыв Хрис-та: «Итак, идите научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча их соблюдать все, что Я повелел вам. И Я есть с вами во все дни до скончания

Божье благословение да пребывает со всеми органи-заторами и участниками конференции.

# Приветствие архиеп. Иоанна зачитал зам. главного редактора журнала «Новый Ковчег» свящ. Димитрий Карпенко, который добавил к словам приветствия свое пожелание:

От себя лично мне хотелось бы также присоединиться к словам приветствия владыки Иоанна и высказать ся к словам приветствия владыки иоанна и высказать такое пожелание, такую надежду, что наше сегодняшнее собрание здесь будет не для того, чтобы мы показали друг другу, какие мы хорошие, как мы хорошо все делаем, а чтобы мы действительно поделлись проблемами, которые есть в нашем с вами церковном свидемами, которые есть в нашем с вами церковном свидетельствовании, в нашей с вами церковной жизни, потому что действительно, как сказал здесь президент Синдесмоса Христофор д'Алоизио, у нас есть некое соревнование друг с другом, разных партий – консерваторов, либералов. В этом противостоянии друг другу мы забываем о нашей главной цели – для чего мы вообще находимся в церкви. Мы живем в церкви не для того, чтобы друг с другом соревноваться, а для того, чтобы научиться

жить вместе с Богом, потому что наша земная жизнь единственная возможность научиться этому. Если мы ты на научимся жить с Богом за время нашей земной жиз-ни, то этому мы уже никогда не научимся. Поэтому я надеюсь, что все слова, которые будут здесь, на этой конференции сказаны, мысли, которые будут здесь оз вучены, помогут нам понять главное, что мы должны в каждом человеке научиться видеть образ и подобие Сожие, значит, образ и подобие Самого Христа. И этот образ есть в самом даже неприглядном, на наш взгляд, находится очень далеко от Церкви. Если мы научимся видеть образ и подобие Божие в каждом человеке, то я надеюсь, что наше с вами здесь собрание будет не бесполезным. Спаси, Господи! вучены, помогут нам понять главное, что мы должны в

#### Вступительное слово ректора Свято-Филаретовского института проф.-свяш. Георгия Кочеткова

Идея провести в Москве конференцию по миссии возникла несколько лет назад. После встречи, органи-зованной «Синдесмосом» в Белгороде и посвящённой зованной «Синдесмосом» в Белгороде и посвящённой миссии в Восточной Европе, сразу стало ясно, что эту тематику надо обязательно продолжать и развивать, что нельзя остановить её на полуслове. Буквально через две недели после встречи в Белгороде я был в Бангалоре, в Южной Индии на миссионерской конференции, организованной СМЅ. Там тоже было много трезвычайно интересного, и мне показалось, что было бы очень важно соединить наш российский опыт с мировым миссионерским опытом, прежде всего в его практическом аспекте. Конференция в Индии показала, что это опыт очень большой. миссионерские усилия в Азии очень очень большой. миссионерские усилия в Азии очень очень большой, миссионерские усилия в Азии очень велики и приносят достаточно большие плоды, хотя и требуют, конечно, определённого мужества и, главное, большой веры.

большой веры.

В Русской церкви давно осознана потребность в сов Русскои церкви давно осознана погреоность в со-бирании миссионереского опыта. Давно есть люди, ко-торые очень беспокоятся оттого, что нам это удаётся делать слишком медленно, не всегда успешно. Слава Богу, совсем недавно Синодом нашей церкви была при-нята миссионерская концепция. Этот документ открывает новые возможности для миссии на местах, в епармих и устанавливает важные акценты. Наше сотрудничество с руководством Миссионерского отдела показа-то, что есть общий интерес к этим проблемам. Я рад тому, что Миссионерский отдел поддержал нашу инициативу по проведению конференции, так же как «Синдесмос» и CMS.

десмос» и Слиз.

Я надеюсь, что наши дискуссии будут плодотворными, что они будут откровенными, что они будут рождены не просто желанием показать, что у нас вообще есть что-то хорошее в прошлом или настоящем, а именно ланием углубиться в реалии жизни, которые не в

гда просты, которые часто противоречивы. Есть много неустановившихся точек зрения на сущность и методы миссии, как показала миссионерская секция Рождемиссии, как тюказала миссионерская секцая гожде-ственских чтений, прошедших зимой этого года. Все усилия, которые уже существуют, сами по себе очень хороши, и нам всем хотелось бы, чтобы плоды этих уси-лий были больше, чтобы люди чувствовали, что право-славная миссия готова к тому, чтобы исполнить Слово Христово о послании со свидетельством о нашей вере, Христово о послании со свидетельством о нашей вере, и что мы при этом открыты другим людям, что мы не собираемся отчуждаться от христиан других конфессий и вообще от тех людей, рядом с которыми мы живём. Да, этот момент иногда вызывал сомнения, дискуссии. Есть разные точки зрения на межконфессиональное сотрудничество в нашей стране, среди членов нашей церкви, иногда и среди весьма видных её членов. Тем не менее, когда мы готовили конференцию, для нас было очень важным участие и католиков, и протестантов развиль деломиналий сообению поссийских и пототестантов развиль деломиналий сообению поссийских и пототестантов развиль деломиналий.

очень важным участие и католиков, и протестантов разных деноминаций, особенно российских протестантов и католиков, которые, конечно, имеют определённый опыт, в т.ч. и миссии, причем миссии не прозелитической, а настоящей, евангельской.

Пусть будут дискуссии, пусть будут разные точки зрения, ничего плохого в этом нет, для этого и собираются такие конференции. Это научно-практическая конференция, а не просто некоторое общественное явление, это я тоже хотел бы подчеркнуть. Поэтому мы пригашали людей наиболее компетентных и, слава Богу, 
они почти все откликнулись и приехали. И я надеюсь, 
что мы сможем ответить перед Господом, перед нашей Церковью за те усилия, за то время, которые мы потратим здесь вместе — ответить положительными плодами, 
ответить той благодатью Евангельского слова, в котором так нуждаются все люди. ром так нуждаются все люди.

#### Вступительное слово председателя международного молодежного православного братства «Синдесмос» Христофора д'Алоизио

Наша конференция — о церковной миссии, а значит в центре обсуждения будет фундаментальный аспект наследия Христа. Это не что-то необязательное, факультативное. Миссия Церкви заставляет нас возврашаться к обсуждению природы и естества Церкви. Поэтому я хотел бы процитировать небольшой отрывок из Писсания, который почти одинаково звучит во всех четырех Евангелиях и в начале книги Деяний Апостолов. В Евангелии от Матфея Христос, посылая своих учеников на свидетельство еще прежде Своето Воскресения, говорит «...на путь к язычникам не ходите, и кресения, говорит: «...на путь к язычникам не ходите, и в город Самарянский не входите; а идите наипаче к пов город самарянский не входите, а идите наиначе к по-гибшим овцам дома Израилева; ходя же, проповедуйте, что приблизилось Царство Небесное» (Мф. 10:5-7). Это говорится до Воскрессения, тогда, когда еще не все со-вершилось. После же Воскрессния, после того, как Христос в Самом Себе обрел возможность давать жизнь

человечеству, Он, новый Адам, говорит: «Дана Мне вся-кая власть на небе и на земле. Итак, идите, научите все народы, крестя их во имя Отца, и Сына, и Святого Духа, уча их соблюдать все, что Я повелел вам; и се, Я с вами во все дни до скончания века» (Мф. 28:18-20). Здесь, не входя в подробности греческого языка, на котором навходя в подробности греческого языка, на котором на-писано Евангелие, я хотел бы полуеркнуть два очень важных слова. Это не редкие слова, наоборот, доволь-но распространенные, но они очень важны для пони-мания логики этого отрывка. «Дана Мне всякая власть-на небе и на земле, — говорит Христос, — итак (поэто-му, поскольку мне дана еся власты; «итак» (по-гречески очу) — это первое слово, которое я хотел бы подчеркнупы, идите и научите все народы». И затем третий из этих стихов начинается очень важным словом «и» (кай по-

Продолжение на с. 4





не совсем понятно с миссионерской точки зрения. Это изменяет само значение церкви. Ведь Церковь, входя в локальную

(поместную) реальность, воплощает в этой действительности полноту Воскрес-

шего Христа, ибо она и есть кафоличная

засъ, на нашеи конференции, как и на той конференции, которую мы организовали в 2004 г. в Белгороде, мы рассматриваем миссию в Восточной Европе, в контексте посткоммунистического общества. Если же следовать тому опре-

общества. Еследовать гому опре-делению миссии, которое мы дали, или, на самом деле, которое Христос дает нам в Своей заповеди, то, в каком-то смыс-ле, здесь говорить о миссии как таковой невозможно, потому что мы не в пусты-

невозможно, потому что мы не в пусты-не, где Евангелие еще не проповедано, и о нем никто не слышал. Но в то же вре-мя мы знаем — и вы это знаете гораздо лучше меня, — что коммунистическая система во многом выкорчевала Еванге-

лие из сердец наших сограждан в Вос-

точной Европе. В результате мы нахо-димся в совершенно новой историчес-кой реальности. В классическом случае, говоря о миссии, мы говорим о тех мес-

говоря о миссии, мы говорим о тех местах, где о Христе никогда не слышали, здесь же у нас какая-то пограничная ситуация: мы находимся там, где о Христе не то, чтобы никогда не слышали, но, скорее, забыли. А это значит, что мы не только пытаемся донести людям, кто

только пытаемся донести людям, кто такой Христос и что такое Церковь, но должны говорить и о том, кем Христос не является, и чем не является Церковь. И это довольно новая ситуация в истории церкви, что важно. И это требует от

нас новых форм, новой методологии. Нам нужно дерзновенно, не боясь, задавать-ся новыми вопросами. Потому что, если мы действительно исполняем ту заповедь

мы действительно исполняем пу заповедь Христову, о которой говорили в начале, то знаем, что Он с нами. С нами, если мы готовы выходить за пределы своей страны, своего общества, если община готова поделиться своим богатством с

другими, если мы способны смотреть на самых бедных членов общества как на Христа – ведь все это отражает смысл-того Евангелия, которое дано нам Хрис-том. Мне кажется, что в Евангелии от

Матфея это выражено достаточно ясно, и заканчивается это Евангелие той самой заповедью, о которой мы говорим. И я хотел бы, приветствуя эту конфе

ренцию, высказать горячее пожелание всем нам: обсуждая миссию, особое внимание уделить экклезиологии, настоящей экклезиологии, кастоящей экклезиологии, которая только и может дать нам настоящее понимание миссии и научить отличать миссию Христову от

и научить опичать миссию Аристову от того, что совершается по чьей-то чужой воле, не по воле церкви. Это чрезвычайно важно. Иначе Христос не посреди нас. А я верю, что Он посреди нас. и что мы будем об этом думать и говорить.

Здесь, на нашей конференции, как и

Продолжение. Начало на с. 3

Вступительное слово президента Синдесмоса Христофора д'Алоизио

гречески): «И вот, Я с вами...». Я с вами, если вы пойдете. Это простая логика, это совсем несложно понять. Мы так часто это читаем, слышим об этом буквально это читаем, слышим оо этом оуквально с первых своих шагов в церкви. И такое важное слово часто забываем. «И Я буду с вами», т. е. если вы пойдете, если выйдете, как Авраам, как другие персонажи Писания, из своей земли. Только выйдя Писания, из своей земли. Только выйля из своей нереальности, я могу быть в общении с Тем, Кому дана вся власть на земле и на небе. Этот отрывок из Евангелия имеет очень четкую внутреннюю логику. Если мы не пойдем, Христа не будет посреди нас. Это предельно ясно, невозможно прочитать это как-то иначе. «И Я буду с вами» — если вы уйдете, покинете свою страну, свою реальность. Это единственно возможное понимание

Мисин. Очень часто мы сегодня в церкви называем миссией то, что миссией не является. Я надеюсь, сегодня еще будут об этом говорить, потому что это важно. Мы этом говорить, потому что это важно. мы часто называем миссией то, что помогает нашему собственному созиданию, нашей общины, нашей семьи. Но это не то, о чем говорит здесь Христос. Он требует от нас уйти. И если мы не уходим, Он не с нами.

И еще одна вещь, которую я хотел бы подчеркнуть: это смысл того, что мы называем церковью. Это, может быть, слишком просто, даже наивно, но я здесь зываем перковью. Это, может оыть, слишком просто, даже наивно, но я здесь представляю организацию православной молодежи, и мне, я надеюсь, простигель-но говорить об очень простых вещах. Церковь, в принципе, — это не то слово, рядом с которым можно поставить дру-гое слово, не изменив при этом его зна-чения. Церковь сът Церковь, без прила-гательных, то есть, к примеру, не «гре-ческая» или «украинская Церковь», а «сдиная Церковь Христа в Греции или Украине». Ее фундаментальным аспект-том является то, что она воплощена, что она существует как поместная Церковь в Греции или в Украине. И в то же время это Церковь Христа. Это два фундамен-тальных аспекта Церкви: то, что это Цер-ковь Христова, и в Ней мы вступаем в общение с полнотой Христовой, с Вос-кресшим Господом, и то, что это Цер-ковь, находящаяся в определенном месковь, находящаяся в определенном мес-сте, существующая в поместной реально-сти. Любые другие характеристики Цер-кви ограничивают ее полноту. Почему я говорю это? Потому что мы слишком чато употребляем слово «церковь» во мно-жественном числе. Мы забываем, что Церковь Христова одна, не бывает двух или нескольких Церквей, есть только одна. В этом месте или в другом, но это одна. В этом месте или в другом, но это та же самая Церковь кафоличная. А се-годня мы зачастую видим (и я сейчас уже говорю о православии, о нашей, право-славной, церкви) некоторое соревнова-ние, соперничество внутри Церкви, что

Приветствие Филиппа Симпсона, регионального директора CMS (Church Mission Society) по Европе и Азии

Приветствую из Лондона от лица СМS всех участников конференции «Миссия в Восточной Европе в православном контексте». Нам жаль, что мы не можем присутствовать вместе с вами на этом важном событии. Сейчас наша организация ном сообили. Сеччас наша организация впервые за двадцать лет столкнулась с не-обходимостью серьезного перемещения — из Лондона в Оксфорд. Мы сознаем зна-чение этого события. Мы многосторон-не участвовали в подготовке этой конференции, в том числе через проведение в апреле этого года в Москве консультации «Вместе в миссии». Мой коллега канон-

ник Марк Оксброу, в то время региональный директор по Европе, очень активно участвовал в координации этого события. Эта конференция, в организации которой объединились Синдесмос, СМЅ и Миссионерский отдел РПЦ, говорит о Миссионерский отдел РПЦ, говорит о возможности сотрудничества между пра-вославными и протестантами в деле мис-сии. Для меня это отражает надежду на дальнейшее межконфессиональное об-щение в этой сфере.

Мы с надеждой ожидаем материалов конференции и практических рекомен-даций о свидетельстве миру.

Приветствие почетного президента Международной ассоциа ции религиозной свободы проф. Анатолия Красикова

Горячо приветствую участников меж дународной богословско-практической дународной оогословско-практической конференции, посвященной важной и актуальной теме православного миссионерства в Восточной Европе. Тысячу лет назад трудами великих подвижников Православия проповедь веры

вижников православня проповедь веры в идеалы Священного Писания привела к Церкви народы, населявшие огромное пространство от Балтийского до Черно-го моря. Сегодня, после драматических тонений недавнего прошлого, встал воп-рос о «второй христианизации» тех же на-

Миссионерам XXI века предстоит вымиссионерма ААТ века пределит вы-держать испытание свободой, найти путь к сердцам и умам людей иной истори-ческой эпохи, которая принесла с собой великие возможности, но и великие опас-ности, связанные с использованием достижений человеческого гения в целях зла

и разрушения.

Христиане всех конфессий должны извлечь урок из трагического опыта предыдущих поколений и заговорить с современниками на языке любви, которо-

му учит их Сам Господь. Успеха вам, дорогие жнецы

В МОСКВЕ ПРОШЛА МЕЖДУНАРОДНАЯ БОГОСЛОВСКО-ПРАКТИЧЕСКАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ «ВЕЛИКА ЖАТВА, А РАБОТНИКОВ МАЛО: МИССИЯ В ВОСТОЧНОЙ ЕВРОПЕ В ПРАВОСЛАВНОМ КОНТЕКСТЕ»

**эжение. Начало на с. 1,3** 

Круглый стол собрал большой круг ерующих журналистов, работающих как светских, так и в религиозных СМИ. Отметив трудность непосредственного осуществления христианской миссии в СМИ, участники сформулировали не-сколько важных принципов. А именно: необходимо вернуться к содержательности как таковой, указывая современному человеку на существование смыслов. СМИ могут и должны будить совесть человека и учить думать, а также свидетель-



Проф.-свящ. Георгий Кочет и Александр Огородников

ствовать о норме человеческих взаимоотношений. В эпоху массовой утраты подлинного общения как в социуме, так и в церкви СМИ несут особую ответственность за восстановление этого об-

Второй день работы конференции от-крылся пленарным заседанием на тему «Возможно ли межконфессиональное сотрудничество в миссии?» (Со-ведущие заседания – проф.-прот. Владимир Федоров и проф.-свящ. Георгий Кочетков). О. Владимир Федоров энергично оспорил формулировку темы, заявив, что для него этого вопроса не существует: миссия без межконфессионального сотрудничества невозможна.
Пастор Даррелл Джексон, директор

Центра изучения миссии в Европе в Редклиф-Колледже, в своем докладе «Вдох-новляющие примеры сотрудничества в свидетельстве и миссии» привел конкретсвидствленые и инссиим привси конкреп-ные примеры разностороннего сотруд-ничества православных с другими кон-фессиями в области миссии. При этом он отметил особое значение Миссио-нерской концепции и Основ социальной концепции РПЦ, создающих прочное ос-

концепции тид, создающих прочное ос-нование для такой работы. Диакон Антонио Санти, представи-тель Католической рабочей миссии свв. апп. Петра и Павла, представил духов-ное размышление на тему «Теряет вре-мя тот, кто недостаточно любит», в ко-тором он напомнил о непреложном принципе миссии — что миссионер при-водит человека к Богу, а не в свою кон-

Развивая поднятую д. Антонио Санти тему преодоления конфессионализма Петрос Василиадис, профессор Универ-ситета Аристотеля в Салониках, в своем докладе «Миссия в мире и задачи право-славных христиан» сформулировал глав-ную задачу миссии не как приведение к себе, а как примирение с Богом. В этой связи перед миссионерами встает необ-ходимость партнерского диалога не толь-ко с другими конфессиями, но и со свет-

ко с другими конфессиями, но и со свет-скими институтами. Подводя итоги пленарного заседания, проф.-свящ. Георгий Кочетков выразил-удивление тем, что не было высказано ни одного возражения против межконфессионального сотрудничества и тем, что подчас бесконфликтно уживались даже противоположные точки зрения. «Господь посылает делателей на жатву сказал он, – но многие боятся, укло-няются от этого служения или приспо-сабливают его к своим обстоятельствам».

Во второй половине дня участники конференции собрались за круглым стоконференции соорались за круплаль. сто лом «Миссия на приходе, в монастыре и в других духовных сообществах (брат-ствах, общинах, др.). Миссия и богослу-

жение. Миссионерский приход». Прот. Игорь Кропочев, священник Кемеров-ской епархии, предложил модель мисси-онерского прихода, в котором все в его жизни, в том числе и литургическая практика, направлено на привлечение в общину новых членов и их обучение. Албанский миссионер Н. Хопп заявил, что оанскии миссионер II. Аотип заявил, что не может быть православным приход, ко-торый не думает о миссии. Несколько обострил и вновь оживил обсуждение проф.-свящ. Георгий Кочетков, напом-нив про библейскую заповедь о десятине, предложив отдавать ее на миссионерское служение. Дискуссия приобрела эк-клезиологический характер. Полемика развивалась между двумя основными позициями - теми, кто отстаивал приход как норму церковно-миссионерского бытия, и теми, кто указывал на размытость гра-ниц и неопределенность членства в при-ходе и, как следствие, отсутствие ответственности за его жизнь и свилетельство.

Завершил работу конференции круг-лый стол «Проблемы подготовки мис-сионеров», который вели о. Георгий Кочетков и иером. Агафангел (Белых), пре-подаватель миссиологии Белгородской миссионерской семинарии РПЦ. По мнению Н. Хоппа, миссионеров надо готовить с детства. Проф. Петрос Василиадис определил главную интенцию обра-зования миссионеров как формирование личности. Значительное внимание было уделено вопросу миссионерского призвания. Большинству участников круглого



Валентин Никитин и прот. Владимир Федоров

стола наличие такого призвания видит-ся как основа всякой миссионерской де-ягельности. В конце заседания зав. ме-тодическим центром миссии и катехиза-ции СФИ В. Якунцев познакомил аудиторию с результатами проведенного им небольшого исследования о системе под-готовки миссионеров на Западе и в РПЦ. Он выделил три основных элемента этой подготовки: образование, способ жизни и практика.



Иером. Агафангел (Белых)

В конференции приняло участие 190 человек из 33 городов и 15 стран, из 13 различных христианских церквей. Среди участников было 17 священников, 2 дьякона, 2 протестантских пастора. На конференции были аккредитованы представители 14 СМИ.

Алексанля Булов Наталья Индерста

Александр Буров, Наталья Игнато Информационная служба СФИ

(Фото Евгения Фоминых и информационной службы СФИ)



13.06.07, 12:32

## О ВАЖНОСТИ ЗДОРОВОЙ ОБШИННОЙ ЖИЗНИ ДЛЯ ДЕЛА МИССИИ

Фрагменты круглого стола «Миссия на приходе, в монастыре и в других духовных сообществах (братствах, общинах, др.). Миссионерский приход и миссионерское богослужение

Свящ. Иоанн Привалов. Мне кажется, что цель нашего круглого стола была бы достигнута, если бы мы собрали тот опыт, который есть но, с одной стороны, не ушли просто в описание конкретных слуушил просто отпесатие хоткретных слу-чаев и конкретных удач, с другой сторо-ны, очень важно, чтобы это не был от-влеченный разговор. Поэтому, может быть, нужно говорить о том, почему мисовив, нужно товорить о том, почему мне-сия не складывается или почему она не-соразмерна тому потенциалу, который существует. Что этому мешает? Не сек-рет, что делается очень много, но не все, что делается, можно признать за церков-

ную миссию.

Прот. Игорь Кропочев (Кемеровская епархия). Я хотел бы представить некоторую модель миссионерского прихода. Конечно, это только модель. Модель саконсчно, это только модель. модель са-молета может не польтеть, но у нее есть все, что для этого необходимо. Наша за-дача — сделать так, чтобы когда-нибудь это «полетело». К настоящему моменту не существу-

ет четких критериев, по которым тот или иной приход может считаться миссионерским. Недавно принятая миссионерская концепция лишь утверждает, что таким кописиция лишь утверждахт, что таким может называться приход, который ведет миссионерскую деятельность. В связи с этим представляется необходимым четко определить механизмы осуществления и, самое главное, границы миссионерской деятельности приходов.

кои деятельности приходов. Часто приходится слышать, что современная приходская жизнь имеет много недостатков, которые мешают человеку прийти ко Христу. Из этого делается в общем-то правильное заключение, что преодолев недостатки приходской жизни, мы создадим условия для нормального процесса воцерковления. В таком случае отчасти миссионерским приходом объявлячасти миссионерским приходом объявля-ется тот приход, гле восстановлена нор-мальная приходская жизнь, есть община. И отчасти, конечно, это верно. Нормаль-ный приход — это православная община, которую объединяют совместные дела, молитва и причастие, труд и праздники, воспитание детей, досуг и общение, в том числе и через приходские издания. Мы сви-детельствуем о Христе не только слова-ми, но и делами, поэтому нормально орга-низованная жизнь поиходской общины низованная жизнь приходской общины уже есть половина дела. Однако если гоуже сеть польчита дела. Однако сели по ворить о специальном институте миссио-нерских приходов, необходимо осмыслить их отличительные особенности. Мы не раз уже повторяли цитату из Писания: «Илиуже повторяли дляту и тисании. «тили-те, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча их со-блюдать все, что Я заповедал вам». И если говорить о приходе, то, исходя из слова нашего Господа, миссионерская компо-нента жизни прихода – это те его особен-ности, которые помогают, а не мешают новому человеку придти ко Христу, а невоперковленному — осмыслить свое уча-стие в жизни Церкви. И я рискну сделать такое обобщение, что главный принцип миссионерского приход — это обучение. Миссионерский приход — это приход, в ко-тором все в его жизни, в том числе и ли-тургическая практика, направлено на притургическая практика, направлено на при-влечение в общину новых членов и их обу-чение — обучение в первую очередь через понимание тех, кого мы учим, погруже-ние в культуру, дискурс, контекст и через свидетельство истины Евангелия Христо-

ва. Не мы ведем человека ко Христу, а Сам Госполь ведет через нас. Мне кажется очень актуальным ска-зать и об участниках процесса. В первую зать и об участниках процесса. В первую очередь необходимо, чтобы во главе мис-сионерского прихода стояли клирики об-разованные и ревностные, заботящиеся о возрождении церковной жизни. В пла-не образования очень важно знание каждым священником такого прихода литур-гического богословия, без которого не-возможно осмысленное совершение та-инств и, следовательно, последовательное осуществление миссионерской деятельосуществление миссионерской деятель-ности. Приходское собрание формирую-щегося прихода должно состоять преиму-щественно из прихожан, активно уча-ствующих в миссионерской деятельнос-ти, знающих проблемы и нужды совре-

: Цитата приведена по переводу еп. Кассиана (Безобразова)

менной миссии Из наиболее активных менной миссии. Из наиоолее активных должен быть образован институт приходских катехизаторов, которые будут задействованы в различных областях миссио-

нерской деятельности.

И, наконец, самое актуальное — вопрос о постоянном обновлении приходского актива. Существует такой соблазн, когда складывается определенная иерархия должностей и обязанностей, когда мах должности и объявленства, когда находятся люди, которые прекрасно справляются с поставленными перед ними задачами — соблазн остановиться на том, что уже есть. Необходимо, однако, чтобы эти люди, прошедшие практи-ку катехизации, готовили себе смену для этого прихода, а сами отправлялись в мир далее — может быть, в какой-то следуюданее — может овнь, в какои-по следую-ший приход, на помощь другому священ-нослужителю. Но самое главное — не ос-танавливаться на доститутом. Таким образом, миссионерский приход стал бы и практической школой катехизации....

Если мы внимательно будем изучать Если мы внимательно будем изучать богослужение, то все согласятся с тем, что большую половину богослужения составляло в свое время обучение. Мы не имеем сейчае возможности ввести обучение в современное богослужение — это увеличит его продолжительность. Но в силу своей архаичности богослужение не может быть воспринято человеком как организация собственного досуга в наше время. Современный человек иначе севомя. организация сооственного досуга в лаше время. Современный человек иначе сегодня тратит свое время. Поэтому нужно идти к нему навстречу: богослужение оставить в его предельной духовной концентрации, а обучение вынести за его рамки. Но ни в коем случае не за преде-

рамки. Но ни в коем случае не за пределы храма. Именно в храме должно про-ходить обучение. Так мы вернемся к апо-стольской и отеческой традиции, к обра-зованию ума и сердца...

Прот. Василий Михок: Я представляю движение «Воинство Господне» в Румы-нии, движение, основанное в 1923 г. Но я также священник Румынской православ-ной церкви, и я хотел бы сказать о миссиной церкви, и я хотел бы сказать о мисси-оперском служении в связи с жизнью об-щины. В православном мире, как вы зна-ете, моделью является семья. Всякая се-мья — это отец или мать и дети вокрут них. Та же модель существует и в церкви: на приходе, где есть духовный отец и духов-ные дети. То же и в монастырях. И очень важно вновь открыть для себя важность для миссионерской работы здоровой об-щинной жизни. Слово «парикия», приход, и значит собственно — община. Но в пра-вославном мире приходы часто общиной и значит сооственно — оощина. но в пра-вославном мире приходы часто общиной не являются, ибо они общины без обще-ния, где люди приходят на литургию и ухо-дят, оставяясь чужими друг другу. Восста-новление общинной жизни очень важно. В Румынии, может быть, самый важный вклад Воинства Господня состоял в том, что это движение создавало общины. Каж-дый чувствовал себя включенным, каждый чувствовал себя частью этой семьи. В общинах Воинства есть это духовное от-цовство, а если его нет, то тогда такая община нехороша. Нужно вновь найти для себя, вновь открыть эту общинную жизнь Я думаю, что прежде всего нужно очень четко определить, что у нас не так — в наших общинах, в нашей жизни, в наших приходах. Не так уж важно, что ты проповедуещь, и богословие твое не так уж важведуель, и облословие твое не так уж важ-но. Когда я в храме проповедую, не так уж внимательно меня слушают. Важно, как я выражаю свою любовь, и не только в проповеди.

Проповедь очень важна, но ее недо-

Проповедь очень важна, но ее недостаточно. Нужно восстанавливать общинную жизнь. Когда приходской жизни недостаточно — нужны общины, нужны движения. Обычно в православном мире не нужны были общины, потому что была общинная жизнь на приходс. Приходы сейчас потеряли свой путь, поэтому появляются как бы общины внутри приходских общин. Если приход вновь станет общиной, движение перестанет быть необходимым. Об этом же говорил и о. обходимым. Об этом же говорил и о. Иосиф Трифа: когда каждый священник станет отцом для своих прихожан, тогда не нужно будет движение Воинства.

Говорят участники конференции

Как бы Вы оценили итоги прошедшей конференции? Что Вам кажется наиболее важным?

Нером. Агафангел (Белых), преподава-тель миссиологии Белгородской Духовной семинарии (Русская православная церковь, Белгородская енархия); Я считаю, что кон-ференция прошла изумительно, с большой пользой, причем, скажу откровенно, был такой момент, когда я со многими вещами, которые говорились, был категорически не согласен. И думаю, что это в порядке вещей, на то она и конференчтобы обменяться мнениями, а не просто чтобы все друг другу кивали. Есть вещи, которые для меня неприемлемы, есть вещи, которые, наоборот, для меня интересны, но сейчас, по окончании всех круглых столов и пленарных заседаний, я хочу сказать, что нужно чаще встречаться. Вот эта разобщенность, о которой говорил о. Димитрий, мешает делу миссии

ворил о. димигрин, мешает делу миссии как самому главному. Свящ. Димитрий Карпенко, зам. глав-пого редактора журнала «Новый ковче» (Русская православная церковь, Белгородс-кая епархия): Разобщенность мешает пониманию, мы даже не понимаем, что мы хотим друг другу сказать. Когда мы встречаемся, задаем вопросы, дискутируем, не соглашаемся, мы, по крайней мере, висоглашаемся, мы, по крайней мере, видим друг друга. Не говорить что-то за углом, напрямую задавать вопросы, решать проблемы — это единственный путь, который возможен в Церкви.

О. Агафангел: Поэтому это был очень полезный и яркий опыт.
О. Димитрий: Хотя повторю, что были моменты, с которыми я тоже категорически не согласен. Что касается мисте-

риально-экклезиологической части, то риалыю-экспологой части, тут есть некоторые принципиальные мо-менты, по которым у меня есть свои убеждения.

«**Кифа»:** Профессор Василиадис сказал, что даже прописоположные мнения, которые вър-чали на конференции, все равно создавали ка-кую-то единую картину, очень живую. О. Димиприй: Да, вот именно, было ощущение, что это все живое, не заорга-

низованное, не какое-то заштампован-ное. Это важно. Мы все живые люди, а не роботы.

О. Агафангел: Церковь создается духом.

Был дух, это самое главное.
О. Димитрий: Да, как говорили герои фильма «Матрица», нас ведут вопросы.

рьез помочь продвинуться вперед. Я думаю, самое важное - это участие многих людей из разных стран, из разных церквей. Это иногда важнее слов. И потом, мне показа-

Натан Хопп (Албанская православная церковь): Слава Богу за очень хорошее на-чало обсуждения проблем миссии, прежде всего в православном контексте. Но нам

еще предстоит сделать очень многое. Прот. Василий Михок (Румьиская право-славная церковь): Это действительно очень хорошее начало, хотя многое еще не прохорошее начало, хотя многос сще те про-ясиено. Я очень признателен тем, кто нас встречал, кто организовывал эту конфе-ренцию, видно, что они приложили мно-го усилий. И очень хороший состав участ-ников, что важно. Я думаю, это может все-

иногда важнее слов. И потом, мне показа-лось, что обсуждение очень искреннее. Может быть, даже больше, чем содержа-ние, я бы отметил очень хорошую атмос-феру конференции. За всем тем, что гово-рилось, я почувствовал нечто большее: добрую волю людей, желание действитель-но искать и находить то, что поможет нам и лучше понимать, и лучше действовать в области христианской миссии. Свящ. Георгий Кочетков, ректор Свя-то-Филаретовского института (Русская православная церковь, Москва): Я оценил бы эту конференцию по высшему разря-ду. И не потому, что наш институт был основным организатором конференции, а потому что удалось собрать очень много самых разных людей, и это были не толь-ко наши друзья и единомышленники. Были очень хорошие представители от

Миссионерского отдела, была большая делегация от Синдесмоса, и хотя эти моделегации от сипдесмосат, и хотя эти мо-лодые люди из разных стран больше слу-шали, чем выступали, все равно их учас-тие очень ощущалось. Были священни-ки из разных епархий, что тоже очень хоки из разных епархий, что тоже очень хорошо. Был деловой настрой и благодатный дух, дух общения и открытости, дух доверия, что при таком широком составе участников очень важно. Я благодарен Богу за то, что не было никаких искушений, никаких препятствий, хотя были и какие-то разномыслия в чем-то, проявившиеся и на самой конференции, и в обсуждении итогов в интернете после се оконуания — но все это было в рам-

Много было очень открытых, новатор ских — т.е. прежде всего возвращающих нас к глубине и полноте традиции — выступк глубине и полноте традиции — выступлений. Я имею в виду прежде весто доклад Д.М. Гзгзяна, несколько сложный, но всетаки замечательный. Мне показался очень интересным разговор о миссии на приходе, в братстве, в общинах, о миссионерском приходе, миссионерском богослужении. Мне даже показалось, что это было некоей кульминацией обсуждения, потому что именно на местном уобове поежле му что именно на местном уровне прежде

ее окончания - но все это было в рамках, нормальных для церковного собра-

Свящ. Иоанн Привалов (Русская право-славная церковь, Архангельская епархия): У меня очень хорошие впечатления от конференции. Но главные вопросы ос-тались — что нам не хватает миссионе-ров и как нам устроить свю жизнь та-ким образом, чтобы она была миссио-нерской. Мне кажется очень значительнерской. Мне кажется очень значитель-ным, что конференция закончилась сви-детельством Александра Огородникова. В нем прозвучало, что истинный мисси-онер должен быть готов к страданиям. Понятно, что у нас миссионерство не слишком развито, потому что это пред-полагает личное страдание, готовность каждого страдать, и от этого, естествен-но, все хотят откупиться, так или иначе. С пругой стороны, его выступление напо-С другой стороны, его выступление напоминает о том, что в страдании это свидевсего проявляется реальность той мисси-онерской жизни, того свидетельства, тех сил, которыми и живет всякая миссия в

Важно было то, что впервые удалось всерьез, открыто и свободно говорить о межконфессиональном сотрудничестве в области миссии. И хотя для многих это было одним из основных пунктов разно-мыслия, однако в ходе дискуссии не было ни позиций, ни высказываний, заводящих

проблему в тупик. «Кифа»: Какие из центральных тем кон-ференции Вам казалось бы важным обсужс-

ить дальше? О. Георгий: Мне кажется важным обсуждать все темы, заявленные на конференции, даже те, обсуждение которых проходило совершенно спокойно и казалось, что никаких особых проблем в них нет — мисникаких особых проблем в них нет — мис-сионеров. Ведь даже здесь есть свои про-блемы, прежде всего связанные с перс-пективами развития этих сторон нашей миссионерской деятельности. Я не гово-рою уже о такой теме, как миссия и СМИ. По этой теме был замечательный круглый стол, на который не случайно были такие заинтересованные отклики. Там, как мне кажется, удалось достигнуть консенсуса — мы говорили разными словами, но об кажется, удалось достигнуть консенсуса — мы говорили разными словами, но об очень близких вещах — о том, что нужно устанавливать обратную связь, если мы хотим передать какой-то церковный опыт, что мы не должны просто вещать односторомне что дауже за пределать какой-то вещать односторомне что дауже за пределать односторонне, что даже тогда, когда удается разбудить совесть людей, это уже миссия, так же как и тогда, когда мы говорим о наличии или отсутствии смысла. Все эти вещи кажутся мне очень важными.

тельство возрастает. Помните слова Хрита «не думайте в тот день и час, что вам говорить», где Он связывает гонения и свидетельство? И я думаю, то, что конференция закончилась именно этим — это действие Божье. Наш разговор как бы обдеистые воже. тапы разговор как ов ос-ред ствол, вертикальное измерение во вре-мени. Это значит, что конференция «по-пала в духовный тон». Я считаю чудоу божьим и то, что он захотел говорить об этом и то, что мы сму дали возможность сказать. Он принес именно свидетельство

той поры. И в этом есть момент сраще-ния времен, тождественности свидетельства. И еще на меня очень отрадное впечат-ление произвело участие священников, которые официально представляли Церковь, потому что они говорили очень по существу и открыто.





ИЮНЬ 2007

# КИФА

# Тема номера

### Говорят участники конференции

Как Вы оцениваете итоги круглого стола «Миссия и СМИ»?

«Миссия и СМИ»?

Алексанор Архангельский: Очень живой, очень живой, «Кифа»: Да? Не слишком благостный? Будет ли толк? Алексанор Архангельский: Все говорят: будет ли толк? А вот что же такое толк? Все проговорили то, что наболело, почувствовали общность в этих разных опытах. И это есть самое главное, самое существенное. Смешно думать, что завтра все пойдут стройными рядами миссионерствовать. Во-первых, стройными рядами миссионерствовать вевозможно. Миссионер идет один на один к тем, среди кого он миссионерствует. И он не должен испытывать иллюзий: он не может остаться прежним, если он пошел миссионерствовать. Если он пошел к ликарям, значит, будет чуть-чуть думарем, иначе они его не примут как своего. Главное, не пересечь эту границу до конца и не стать дикарем, угратив то, ради чего, собственно говоря, ты пришел. Для светских СМИ это очень актуально, потому что дикарем стать очень хочется, потому что это гораздо проце.

дикарум споль проще.

Наталья Игнатович (Информационная служба СФИ):

Какой образ церкви формируют современные СМИ?

Какие проблемы Вы здесь видите и каковы пути реше-

ния этих проблем? Александр Архангельский: Сегодня светские СМИ, прежде всего телевидение, формируют образ церкви как государственной твердыни. Для этих СМИ это залог мошного государства. В другом качестве церковь не волнует, не интересует. Печатные СМИ в массе своей относятся к церкви насмешливо, к любой вере вообще, а к православной — в особенности. Но это связано а) — с невежеством, б) — с тем, что церковь, особенно православная, не хочет в свою очередь разговаривать с невежественными людьми и открываться им. Аниа Алиеаа (Информационная служба СФИ):: А церковные СМИ другой образ церкви формируют? Александр Архангельский: Они его вообще не формируют.

Александр Архангельский: Они его вообще не формируют.

Наталья Игнатович: Какие-то пути выхода есть?

Александр Архангельский: Жить и делать свое дело. Церковные СМИ могут себе позволить говорить о церки как о мистической силе. Представьте себе разговор в светском СМИ о церкви как о мистической силе. Ну что это? Это безобразие полное, потому что не дело светских СМИ в эти сферы вторгаться. Но они, с другой стороны, могут говорить о людях веры. Они могут говорить о лидям веры. Они могут говорить о лидях веры. Они могут говорить о лидях веры. Они могут говорить о лидям вем-то мистическом опыте, и через это, через человека, через его жизнь, через его опыт говорить о церковном, но просто какие-то мистические или догматические проблемы обсуждать в светском СМИ нельзя.

«Кифа»: А илея миссии СМИ через пробуждение совести человека Вам понравилась?

Александр Архангельский: Да. Мне кажется, это очень важно, это реально. Я бы еще добавил, что не только совести, но и ясного ума — не смутного брожения, а привычки к ясному, ответственному мышлению. Просто чтобы человек научился сам думать, причем сам себя останавливать, чтобы мысль не бежала куда-то неизвестно куда. Стоп! — А так ли мы думаем? Это задача тоже вполне решаемая: пробудить совесть и научить думать.

Наталья Игнатовоч: Был ли какой-то круг вопросов, которые мы не затронули, но они важны для миссии в СМИ?

Александр Архангельский: Где взять толковых журналистов?

**Александр Архангельский:** Где взять толковых журналистов?

Александр Огородников: Очень важно, что СФИ, Пре-ображенское братство становятся духовным центром, который собирает людей. Не будь вашей инициативы, мы бы, конечно, злесь сегодня не встретились. Люди очень разрозненны, нужен духовный центр. На круг-

мы оы, конечно, здесь сегодня не встретились. Люди очень разрозненны, нужен духовный центр. На круглом столе я говорил о кризисе, о закате мирянской инициативы. Очень важно, что у вас она развивается, несмотря на всякие неприятности, которые вы проходите. Тем не менее вы держитесь, это очень важно, это пример для многих. Важно, что вы стали тем центром, который собирает людей, которые могли выразить свои позиции о миссии.

Я не вес сказал на круглом столе из экономии времени. Церковь, в которую мы призываем людей, наскопько она в социальном, а не в мистическом аспекте готова помочь людям интегрироваться и найти свое место? Проблема в отсутствии общины, в отсутствии соборности. Нет взаимодействия между священником и прихожанами, потому что есть авторитарная власть священника и нет соборной общины. В природе церкви она есть, а в практике нет. То, что вы делаете, это уже хорошее начало.

Я считаю, что нам нужен, особенно для ищущих, для молодежи, такой центр, я бы назвал его — монастить в мето.

хорошее начало. Я считаю, что нам нужен, особенно для ишущих, для молодежи, такой центр, я бы назвал его — монастырь в миру. Нужно место, куда бы люди молодые и не очень, которые столкнулись с какой-то проблемой, с поиском смысла жизни, могли бы приехать, пожить, пообщаться с людьми, поприсутствовать на молитве. Там могут быть такие же молодые люди, важно, чтобы это был полюс притяжения, костер, в котором отогревались бы сердца из этого циничного хо-лодного мира. Такой центр нужен в России. Людей много, они одиноки, они ищут, но не могут найти. Все их попытки разбиваются о бытовое православие, которое такой возможности не дает.

### О ВАЖНОСТИ ЗДОРОВОЙ ОБШИННОЙ ЖИЗНИ ДЛЯ ДЕЛА МИССИИ

Фрагменты круглого стола «Миссия на приходе, в монастыре и в других духовных сообществах (братствах, общинах, др.). Миссионерский приход и миссионерское богослужение»

Продолжение. Начало на с. 5

Свящ. Виктор Максимовский: Отвечая на вызов о. Ва-силия о какой-то исполненности миссии движения, важ-но вспомнить, что церковь живет восполнением. Господь говорит: «Не нарушить пришел Я, но исполнить». Если говорить в контексте миссии, то часто мы делаем такую говорить в контексте миссии, то часто мы делаем такую не очень заметную ошибку — когда мы начинаем со слов «иди и смотри». Но ведь евангельский контекст дает понять, что это ответ Церкви и Христа, которому предшествует вопрос: Господи, где живешь? И тогда указывается место. Приход и есть такое место, но место чето? Это место собрания общины, как замечательно сейчас говорил о. Василий. Т.е. сначала есть личная связь с человеком и затем встреча с какой-то начальной, базовой средой перковной жизни.

Немного о богослужебной жизни прихода — о том, о чем говорил о. Игорь. В Финляндии мы стараемся воплотить миссионерский опыт жизни прихода. Мы основываемся на опыте Успенского храма в Москве (до 1997 г.). Но когда мы начали служить — действительно, о. Игорь прав, что часто неудобно продлевать богослужение за счет проповеди, а по традиции нужно было бы, чтобы вучали проповеди, а по традиции нужно было бы, чтобы вучали проповеди и после чтения Апостола, и после чтения Евангелия, чтобы молитвы звучали вслух. Но когда нет этой среды, а есть только место, то нет ни внугренних, ни внешних оснований для этого. И в моем опыте люди действительно часто просили служить покороче. В основном просили клирики — священники, дыжон. Хор просил — пять минут, не надо больше. Народ не просил. Но когда появились какие-то начатки общинного опыта в приходе, тогда эти вещи тут же естественно ушли. Я перестал слышать замечания, что богослужение на пол-Немного о богослужебной жизни прихода — о том, о



от. Василий Михок и свящ. Виктор

часа, на час продлевается. И сейчас мы вполне свободно можем служить литургию с двумя проповедями, и для

этого нет никаких препятствий.

Прот. Василий Михок: У нас есть свидетельство о жизни христиан во времена гонений в Римской империи.
Вы помните слова язычников Римской империи тог-

да: «смотрите, как они любят друг друга!» Это то, что отличало христиан. Любовь, которая была между ними, удивляла нехристиан, живших с ними рядом. Когда по-явились монастыри в истории церкви? Когда в церковь пошли потоком номинальные христиане и люди почувствовали, что церковь уже не церковь, что в церкви про-пала настоящам община, и они стали уходить в пустыни, а потом стали основывать там новые общины. Мы сей-час находимся в таком же положении: сейчас огромное говорит ап. Павел о плодах Духа — о любви, о радости, о мире. Наши общины часто недостаточно духовны, не достаточно божественны в том смысле, что Дух Святой в них реально не присутствует. Миссия ведь не только человеческое дело, мы так ясно здесь об этом говорили. Это дело Божие, дело Духа Святого, это Его дело — спасение мира. Мы же только инструменты в Его руках. Можно сколько угодно говорить о миссионерских моделях, методах и подобных вещах, но, может быть, важнее говорить о присутствии Духа, ибо Он дает все и Он заставляет людей жить по-христиански.

ворить о присутелии духа, ное от даставство и от заставляет пюдей жить по-христиански.

Проф. Пепрос Василиадие: Я хотел бы продолжить то, о чем говорил о. Василий, Семен и о. Игорь, чтобы показать, в чем, на мой взгляд, заключается проблема. Я впервые здесь говорю о том, о чем размышляю вот уже десять лет с тех пор, как написал книгу «Евхаристия и свидетельство». Когда я написал эту книгу (на английском языке) в выслушал отклики многих православных деятелей. Мы знаем, что центр нашей христианской жизни — это евхаристия. Всякая деятельность, всякий активизм считается чуждым. Даже миссия, как мне кто-то сказал, не может каким-то образом быть идентифицирована и даже связана с евхаристией. Это правда, но только отчасти.

правда, но только отчасти.

Мы знаем, что с того момента, как христиане начали организовывать свою жизнь, они опирались на географический принцип. У нас есть приход, епархия и т.д. В то же время западные христиане стремились поставить акцент прежде всего на единстве. Поэтому все ордена, монашеские общины являлись там так или иначе миссионерскими образованиями в церкви. Также и протестантские церкви и миссионерские движения чувствовали, что есть пробел, и старались его восполнить.

Я запуманся есть ди такое ух пазницие межлу Восто-

тестантские церкви и миссионерские движения чувствовали, что есть пробел, и старались его восполнить. Я задумался: есть ли такое уж различие между Востоком и Западом? Возвратимся к эпизоду, когда Господь посылает учеников. Я всегда помнил, что сначала это было странствование с места на место. Мы можем сказать, что церковь — это тоже своеобразное странствию по направлению к эсхатону. Но с того времени, как мы организовали себя на местах, мы потеряли это измерение странствия. В древних храмах-базиликах центральная часть называлась нефом, как у корабля. Т. с. храм — это корабль, а значит, он куда-то движется. Потом мы развили иное восприятие храма и мира, где Христос-Пантократор присутствует над всеми верными, во главе церковной общины. И в результате отчасти потеряли чувство необходимости движения, странствия. В своей книге я уже пытался показать, что миссия не чужда евхаристии. Но это еще надо объяснить с богословской точки зрения. Привязка к местному не дает нам думать о всей вселенной, о мире, о других людях. Это создает больщую сложность для нашей миссионерской деятельности. Мы думаем о миссии прежде всего как о распротамении наших местных обязований - пимолов и большую сложность для нашей миссионерской деятельности. Мы думаем о миссии прежде всего как о распространении наших местных образований — приходов и
т.п., даже как о распространении некоей православной
идеологии, а не как о распространении и вести о пришествии Христа, распространении той любви Божией, о
которой сейчас говорил о. Василий. Поэтому я считаю,
что нам абсолютно необходимо снова обрести миссиюдвижение, миссию-странствие. И я приглашаю вас поразмышлять, как это может быть. Для этого надо выйти за рамки местного, приходского, идеологического,
уко-культорного и создать общину. которая несла бы узко-культурного и создать общину, которая несла бы другим дух любви и общения, которая бы свидетельствовала о том, что мы обрели в своей традиции, не превозносясь над другими, и только тогда наша миссия будет успешной.

привозносями над другимий, и полько пода наша миссия Валентии Кожухаров, доцент Российского православного университета (приехал в России из Болгарии, член Болгарской православной церкви): «...» У нас в Болгарской православной церкви уже давно богослужение идет на болгарском языке, в Румынии — на румынском, в Сербии — 
большей частью на сербском и т.д. «...» Я вижу во многих приходах, в частности, в Высоко-Петровском монастыре, где я часто бываю (там расположен Отдел религиозного образования и катехизации, в котором я работаю), 
что люди не понимают, что священних читает. 
Я преподаю церковнославянский язык пять лет. Мы 
разбираем молитвы и некоторые части богослужения. Я 
вижу полное непонимание православными людьми того, 
что там написано. Это люди, которые уже десять, пятнадцать, двадцать лет и больше в церкви, они воцерковлены, причащаются каждое воскресенье, и якобы им все

надцать, двадцать лет и больше в церкви, они воцерковлены, причащаются каждое воскресенье, и якобы им все понятно. Оказывается, это не так. Все знают утренние молитвы: «В нечаянии лежаща воздвил мя сси Боже во еже угреневати державу Твою». Когда объясняещь, что это связано со спасением: я лежу, никакой надежды нет на спасение, может быть, я не проснусь, люди совершенно удивленно глаза таращат: неужели это означает? Я не отрекаюсь от церковнославянского языка. Это язык священный, он свою роль выполнил и еще выполнять конечно, и этот язык, наверное, нужно поддерживать и то, чего нам не хватает в современном русском языке, восполнять церковнославянским. Но на богослужении стоять и не понимать, что ты делаещь... В этом один из пунктов моей миссии – помогать жить и слушать, внимать всем своим существом тому, что происходит, когда мы пребываем в храме.

слушать, внимать всем своим существом тому, что про-исходит, когда мы пребываем в храме. Свящ. Георгий Кочетков: Мне кажется, наш разговор почнь практическим, кроме, может быть, выступления о. Игоря, которое мне очень понравилось.

о. Игоря, которое мне очень понравилось.

Мне хотелось бы сказать в заключение несколько слов. Миссионерская тематика оказывается для нас очень важной. Конечно, это не значит, что все мы сразу станем миссионерами. Господь дает нам землю обетованную, но мы не все идем и берем ее. Вообще миссионерская тематика — это вешь немного трагическая. Миссия — это то, что нельзя сыграть. Можно организовать миссию, написать методичку, но невозможно сыграть подлинное свидетельство. Если начинается имитация, она всегда превращается во что-то ужасное.

Но тем не менее, как бы ни было это трудно и часто трагично, миссионерствовать надю, без этого все будет совсем плохо. Миссия действительно, как говорил профессор Василиалис, самая пророческая вешь в церкви, самая живая, самая мобильная. И невозможно возрождение новозаветного Народа Божьего без миссии внутри себя и вокруг себя, миссии на любом другом уровне

ри себя и вокруг себя, миссии на любом другом уровне вплоть до всемирного.

# «СЛАЩЕ ПЕНЬЯ ИТАЛЬЯНСКОЙ РЕЧИ...»

Путевые заметки о поездке в Бозе

В конце мая 2007 г. группа братьев и сестёр Преображенского содружества во главе с духовным по-печителем свящ. Георгием Кочетковым совершила недельное паломничество в Италию. Основной це-лью поездки был монастырь Бозе, куда о. Георгий вместе со своими духовными чадами был приглашен

основателем монастыря и его приором Энцо Бьянки. Бозе широко известен в христианском мире, во многом благодаря своим научно-богословским кон-ференциям (преимущественно посвящённым православной духовности), которые более пятнадцати лет ежегодно проводятся в сентябре, собирая луч ших представителей богословской и гуманитарной науки разных христианских церквей со всего мира.



истыря Энио Бьянки с о. Георгием Кочег

Приор жопальнара этар званае с в георгаем конепловам С 1992 г. в них участвует наше Преображенское брат-ство и Свято-Филаретовский институт. Однако лишь в этот раз нам представилась реальная возможность познакомиться с внутренней жизнью монастыря, лучше понять его духовное устройство и миссию. А жизнь эта в самом деле заслуживает интереса. Возникнув даже не как монастырь, а как неболь-шая духовная община в нач. 1960-х гг., во время II Ватиканского собора Римско-католической церк-

ви. Бозе впитал в себя самый лух того «Алжорна-

ватиканского сооора гимско-католическои перкви, Бозе впитал в себя самый дух того «Аджорнаменто» (итал. «приведение в соответствие с настоящим днем»), которым живёт католическая перковь в свою новую, «послесоборную» эпоху. Для нас было важно убедиться, что это «приведение» не есть просто «приспособление» или «модернизм», не просто следование на поводу изменчивого духа времени, но поиск подлинного возрождения христианской жизни «в мире сем, но не от мира сего». С самого первого дня мы постарались полноценно войти в жизнь монастыря. Для нас это было одним из основных условий пребывания: не быть просто «почётными гостями», но разделять, насколько это возможно (из-за конфессиональных и иных разлечий), жизнь общины во всех её важнейших проявлениях. Именно так, опытно, можно получить внутреннее свидетельство о христианской аутентичности того или иного явления. И лишь после этого мы старались приобретать какие-то внешние познания о монастыре, о его истории и нынешнем устройстве.

знания о монастыре, о его истории и нынешнем устройстве. 
Жизнь монахов в Бозе проходит очень просто и традиционно. В ней вполне соблюдается древний монашеский принцип «ота с Надола» (лат. «молитва и труд»), возводимый в западной традиции к св. Бенедикту Нурсийскому. В будни совместная молитва совершается трижды в день: вечером, рано угром и в полдень. Утренняя молитва совершается в 6 часов. До молитвы монахи келейно читают и размышляют над евангельским отрывком дия. Особое отношение к Писаниию и особая практика молитвенного чтения в общине широко известны. По своей структуре молитвенное последование очень простое: включает в себя псалмы, гимны, чтение Писания, проповедь или молитвенное молчание-размышление, «сутубую молитвенное молчание-размышление» скоя педамы, типыв, четие писатия, проповеда по молитвенное могчание-размышление, «сутубую мо-литву» и «отпуст». Псатмы предваряются особыми антифонами (стихами из Нового завета, полнее объяс-няющими духовный смысл псатма). Это чем-то на-поминает византийское песненное последование. В будничном чине богослужения используется орган будничном чине богослужения используется орган, но очень деликатно, ріапізкіпо, в качестве своеобразного камертона. Псалмы не читаются, а поются всем собраннем, попеременно братьями и сёстрами (мужская и женская части общины не разделены на отдельные монастыри), которые располагаются отдельно в левой и правой частях храма. Так как для каждого присутствующего в храме предусмотрены соответствующие книги, мы вместе с другими гостями могли присоединиться к этой молитве, даже почти не зная языка и мелодий. Все молитвы читаются и почтся на итальянском. Песвеюлы псалимо в регулярно могля на итальянском. Песвеюлы псалимо в регулярно зная языка и мелодий. Все молитвы читаются и по-могот на итальянском. Переводы псалмов регулярно обновляются, по мере накопления опыта их упот-ребления в богослужении. Как вслико молитвенное единение от общего пения, общей молитвы! С трус-тыю нам вспоминалась обычная православная прак-тика, когда в ураме поёт один лишь кор, а народ как будто совсем не участвует в своём главном служении — соборном молитвенном предстоянии Богу. После утренней молитвы каждому выделяется время, около часа, для краткого молчания-размыш-ления, Такое же «всликое молучание» (итал. «grande

ления. Такое же «великое молчание» (итал. «grande

silenzia») объявляется в конце дня. После утреннето молчания начинаются трудовые послушания, продолжающиеся до полуденной молитвы. Мы приехали в пору собирания первого урожая фруктов, поэтому работали на огороде и участвовали в заготовке различных джемов, которыми Бозе славится по всей Италии. Помимо этого в монастыре есть иконная, керамическая, мебельная мастерские. Работы продолжаются и после обеда. Каждый монах обретает свое трудовое послушание, не просто получая некое общественно-полезное задание от старшего, а так, чтобы открыть, реализовать свой талант, данный от Бога (даже если в светской жизни ему приходилось заниматься чем-то совсем другим). Очень многие в монастыре открыли в себе способности, о которых раньше и не подозревали. Около трети монахов занимаются интеллектуальным трудом (переводы, изучение свв. отцов, иссле го молчания начинаются трудовые послушания, ным трудом (переводы, изучение свв. отцов, исследование различных христианских традиций, в том числе и русской, издательство). Помимо этого каждый, независимо от своего основного «профессио-

дый, независимо от своет основного «процессиом нального» труда, регулярно участвует в общехозяйственных послушаниях (в трапезной, в уборке и т.д.). В Бозе существует непривычная для традиционных монастырей практика нераздельного проживания мужской и женской частей общины. Она родилась сама собой, без всякого умысла, и в ней реализуется важное свойство церкви — единство народа Бо-жьего. Такая практика требует дополнительных уси-лий, которые обеспечиваются для монахов одним из принципов жизни, особо выделенных в уставе монастыря — обетом безбрачия. Вторым, «комплиментар-ным» принципом-обетом является обещание Богу сонымь принципом-обетом является обещание bory со-вместной, общинной и братской жизни. Братство со-единяется с безбрачием, чтобы последнее не оста-лось безлюбовным, одиноким, замкнутым лишь на себя, «холостым» во всех смыслах слова. Через это достигается гармонизация отношений как друг с дру-гом, так и с внешними людыми. Эти же принципы обеспечивают монастырю и служение внешнее, ко-торое рассмативается как одно из важнейших — госторое рассматривается как одно из важнейших — гос-теприимство. Бозе почти круглый год принимает гостей. Для того, чтобы подчеркнуть свою открытость к миру, желание жить одной жизнью с мирянами, мо-



Глаголев, председатель Свято-Екатерини братства (г. Екатеринбург, Россия) и Адальберто Майнарди (Бозе, Италия)

нахи носят обычную светскую одежду (лишь на бого-служении облачаясь в белые балахоны с капюшонаслужении облачавьсь в ослав обласных с капполноческим конгрегациям (С.С. Аверинцев указывал, что «в пра-вославии с этим можно согноставить дух служения ма-тери Марии Скобцовой»). Гостей в Бозе действитель-но всегда много, и не только во время проведения конференций. Многие приезжают для того, чтобы обконцеренции. многие приезжают для того, чтооы ос-рести угерянный внутренний мир, ощутить свою бли-зость и причастность Богу. Жаль только, что монахи не дают приезжающим реконендаций, как им устраи-вать свою церковную жизнь в миру, там, где они жи-вут постоянно, чтобы они могли обретать свою общ-

ность и сдинство с Богом и с другими людьми не только в Бозе, но и «здесь и сейчас», «на всяком месте». Наше общение с монахами продолжалось во время работы, за трапезой, в совместных встречах. Вомя райоты, а транезои, в совместных встречах по-обще, весь строй жизни в монастыре располагает к такому плодотворному общению. В Бозе ярко ожи-вают слова псама: «Как хорошо и приятно жить бра-тьями вместе!». Нам представилась возможность с осо-бенной глубиной проживать и наше собственное единосннои плуоннои проживать и наше соотвенные съще-ство, единство нашего духовного движения, всего Пре-ображенского братства. Мы обнаружили в Бозе мно-гое, что нас объединяет с живой традицией этого ма-настыря: общинная, братская жизнь друг с другом, стремление к возрождению богослужения и всей полстремление к возрождению отоголужения и всен пол-ноты церковной жизни, духовное просвещение, по-иск путей диалога как внутрицерковного, так и между церковью и обществом. Это значит, что есть много интересного, чему можно поучиться друг у друга. Мы возвращались домой с надеждой, что подобное общение и сотрудничество самых разных духовных движе-ний разных церквей будет плодотворно продолжать-ся. Ибо в настоящее время именно опыт подобных движений даёт надежду на подлинное возрождение христианской жизни.

Максим ДЕМЕНТЬЕВ

Говорят участники конференции

Валентин Кожухаров, преподаватель Российского православ-ного университета, сотрудник Отдела религиозного образова-ния и катехизации: Мы уже два дня обсуждаем, возможно ли сотрудничество между отдельными христианскими конфессисотрудничество между отдельными христианскими конфесси-зми в области миссии, и никто из участников конференции не выступил против, никто не сказал: нет, это невозможно. Это самое главное. Все пришли к единому мнению, что на поле миссии можно сотрудничать, беря положительные, цен-ные достижения отдельных христианских конфессий. И дальпыс, достижения отдельных аристианских конфессии. и даль ше, когда мы будем обсуждать эти проблемы, мы возымем все то положительное, что нас объединяет. То, что это возможно с главный итог конференции на сегодняшнем этапе. Раныше это труднее воспринималось православным сознанием. А сей-час пришла пора, когда уже можно работать в области миссии закать соместие. Коненце посуольку все это проводителя частришла пора, когда уже можно разотать в одасти мискак-то совместно. Конечно, поскольку все это проводится здесь и от имени Свято-Филаретовского института, все, что мы здесь обсуждаем с представителями других конфессий, про-ходит через православную традицию, и иностранный опыт не будет просто копироваться. Он должен быть адаптирован и переосмыслен, чтобы это соответствовало православной тра-

Свящ. Стефан Домусчи (Воронежская епархия): Тема миссии очень важна. Мне очень нравится, что собираются такие конференции. Главное, что мне не нравится в современной церковной ситуации — это разобщенность. Мы все люди искренференции. Лавнос, что мис пс правится в соръжкитом дер-ковной ситуации — это разобщенность. Мы все люди искрен-ние, читающие Евангелие, являющиеся православными, при-защающиеся Святых Христовых Тайн, живущие церковной жизнью. И в то же время мы не можем встретиться на одной общей конференции так, чтобы искренне говорить друг с дру-гом об общих проблемах. Например, о том, о чем говорил о. Георгий — что люди не хотят миссионерствовать. Этой же про-блемой озабочены и о. Андрей Кураев, и архиеп. Иоанн Бел-городский. Почему же мы не можем собраться? Из-за лично-то фактора. Один когда-то сказал одно, другой другое, кому-то что-то не нравится. А такого не должно быть у христиан. Есть люди, считающие себя православными, адруг друга из-за разногласий не признающие православными, адруг друга из-за разногласий не признающие православными, потому что в основном сейчас об этом не говорят. Это тема не обсужда-емая, а это очень тяжело, очень страшно и плохо. Эти темы обязательно должны обсуждаться. Должны собираться круг-лые столы, конференции, богословские дискуссии. Кто-то оболемы должны решаться, и не просто молчанием, потому что в основном сейчас об этом не говорят. Это тема не обсуждаемая, а это очень тяжело, очень страшно и плохо. Эти темы обязательно должны обсуждаться. Должны собираться круглыс столы, конференции, богословские дискуссии. Кто-то обвиняет отца Георгия в ереси — пожалуйста, встретились, поговорили. Это выпустили на пленке, опубликовали в печати. Если 
отцу Георгию что-то не нравится — пожалуйста, он спросил, 
ему ответили. Должен быть диалог. Его нет. Каждый сидит в 
своей скорлупе, каждый понимает, что это плохо, что что-то 
делать надо. Отец Георгий говорит: «Мы надеемся, что это 
будет решаться, будем Богу молиться». Но Богу молиться можно только тогда, когда двое или трое собраны во иля Его. 
Двое или трое — это не мы втроем и даже не своим институтом, а вот всею церковью мы собрались и молимся: Господи, 
дай нам разумения, чтобы нам, хотя бы самим православным, между собой разобраться, чего уж говорить о католиках 
и протестантах. Это очень важная проблема. Это, кстати, и 
проблема миссии, когда люди не поймут, что считать православием, а что нет. 
Конференция, конечно, очень хорошая, но меня очень 
смущает некий экуменический дух. Церковь одна. Отец Георгий говорит о канонических, мистериальных и мистических 
границах, но в идеале они ведь должны совпалать. Как быть, 
если протестанты считают нас еретиками, а мы считаем их 
нормальными христинами? Такого не должно быть межконфессиональные отношения — на почве благотворительности (милосердие, помощь наркоманам, больным и т.д.). Общий документ против прозелитизма и контр-миссии, конечно, подписан, но на практике все равно протестанты будут говорить, 
что иконы и мощи — это пережитки прошлого, католики — 
что все хорошю, вам осталось только поверить в непогрешимость папы. Конечно, все прекрасно», но на деле, давайте говорить искренне, получаться не будет.

Здесь, на конференции, важно все. Конференция очень хорошия. Но все равно у некоторых люлей есть представление:

«Кифа»: С

кого-то. «Кифа»: Сами внутри себя мы не проводим никаких границ с теми, кто меньше знает или не имеет опыта, который есть у ита у нас нет братского и общинтеми, кто меньше знает или не имеет опыта, которыи есть у нас. Но мы не можем сказать, что у нас нет братского и общин-ного опыта, и он накладывает на нас отпечаток, от этого ни-

лово упальну, и куда не денешься.

О. Стефан. Первое, в чем обвиняют братство в России во всех городах (не знаю, где оно есть за пределами России) - именно в элитарности. Вы наверняка это знаете.

Наталья Игнатович: Это от того, что нет личного общения. ти вещи снимаются в личном общении. Когда личного общения ет, можно подозревать друг друга в чем угодно.

От «Кифы» вопросы на сс. 5-7 задавали Александр Буров, Александра Колымагина, Анастасия Наконечная

## Ситуация в Твери решена?

На сайте Тверской епархии появилась новость об очередном заседании епархиального совета:

«Состоялось заседание Епархиального совета 29.05.2007

Слушали: прошение следующего со-

держания: «Его Высокопреосвящен ВИКТО

«ЕПО БЫСОКОПРЕОСБЯЩЕНСТВУ, Высокопреосвященному ВИКТОРУ, Архиепископу Тверскому и Кашинскому, прихожан храмов Тверской епархии

#### ПРОШЕНИЕ

Ваше Высокопреосвященство, Высокопреосвященнейший Владыка!

Пережив время Великого Поста и Святой Пасхи, подходя к празднику Святой Троицы, мы смиренно хотим попросить у Вас прощения за все то, чем мы вольно или невольно против Вас согре-

Некоторые из нас недавно пришли в церковь и далеко не всё в ней знают и умеют. Но мы хотели бы, чтобы наша умеют. по мы хотели оы, чтооы наша жизнь была полной, чтобы все её стороны были вполне воцерковлены. Поэтому мы встречаемся не только в храэтому мы встречаемся не только в хра-ме, но и дома, стремясь вместе с други-ми братьями и сестрами укрепиться в Православной вере, благочестии и доб-роделании. Мы стараемся вместе читать Священное Писание, писания святых отцов и учителей Церкви, учимся петь по-церковному. Надеемся, что все это поможет нам лучше укорениться в пра-вославной традиции и ответственно про-волить, свои церковную жизнь.

вославнои градиции и ответственно про-водить свою церковную жизнь. Искренне уверяем Вас, Высокопре-освященнейший Владыка, что никогда и ни в чем не имели намерения созна-тельно нарушать Ваши архипастырские повеления. Мы всегда были верными чадами Русской Православной Церкви, в которой мы духовно родились, и не думаем никуда из нее уходить. Мы не имеем другого правящего архиерея, кроме Вас. И если мы чем-то Вас огорчили, то только по недоразумению.
Смиренно просим Вас, Ваше Высо-

Смиренно просим Вас, Ваше Высо-копреосвященство, учесть наше ис-креннее покаяние пред Богом и разре-шить нам и нашим детям впредь регу-лярно исповедоваться и причащаться Святых Христовых Таинств в храмах вве-ренной Вам епархии. Вашего Высокопреосвященства не-достойные молитвенники и богомоль-

Владимир Лавренов Владимир Рыжиков Валерий Ларионов 20.05.07»

Решили: Епархиальный совет ходатайствует перед Архиепископом об удов-летворении просьбы, учитывая раская-ние и в надежде, что прошение искрен-не и подавшие его будут неуклонно следовать как букве, так и духу ими напи-

На документе поставлена резолюция Его Высокопреосвященства: «Принять решение Епархиального совета от 29 мая 2007 г.»/.

Редакция приносит извинения за допу-щенную ошибку. В Кифе 7(65) на с. 4 в подписи под фото надо читать: «Патриарх Тихон и митрополит Вениамин (Казанский)»

# РЕЧЬ ИДЕТ НЕ СТОЛЬКО О ПАМЯТИ, СКОЛЬКО О РЕШЕНИИ

Реплика в обсуждениях «Как обрести подлинную память?»\*

Как обрести подлинную память? Я думаю: прежде всего, выслушать правдивых свидетелей. Кто может назваться правдивым свидетелем эпохи? К сожалению, очень, очень мало кто. Тот. жалению, очень, очень мало кто. Тот, кто совсем не был в рабстве у нее, — или тот, кто решительно, совершенно решительно и окончательно освободился от этого рабства. И при этом остался жив! Многие из тех, кто мог бы принести такие истинные свидетельства. погибли, не успев заговорить. Или го-ворили там, где их никто бы не услы-шал. Здесь как никогда значения «свишал. Здесь как никогда значения «свидетеля» — и «мученика», «исповедника» совпали. Чудо скорее то, что свидетельства вообще уцелели. Прежде всего, благодаря подвигу А.И. Солженицына («Архипелаг ГУЛаг»). Прочитав эту летопись, мне кажется, человеку уже незачем спрашивать себя: как обрести память? — Вот она. Вопрос в другом: как обрести отношение к этой бесспорной общей памяти? Как поставить себя в отношении к ней (а также своих родственников и знакомых). Здесь-то и ссоя в отношении к неи (а также своих родственников и знакомых). Здесь-то и происходят странные метания и недо-умения. Странные – потому что невоз-можно понять, как такой рассказ мо-жет не произвести некоторого необра-тимого действия. Остается предположить, что он просто не прочитан. Несчастье нашей страны в том, что «Архипелаг» так и не прочли. Я надеюсь, несчастье в этом. Если же прочли – и несчастье в этом. Если же прочли — и после этого продолжают рассуждать, что бывают хорошие коммунисты и плохие антикоммунисты, что все «не так просто», что «наряду с этим» было и «хорошее» и т.п., тогда дело совсем плохо. Тогда пациент безнадежен. Как мы посмотрим на человека, который скажет, что и среди нацистов были славные люди (наверняка были), а антифашисты были не ангелы (наверняка), что фюрер и дуче много хорошего сделали для народа (и правда, сделали)? Поче-му же такое обсуждение собственной

истории нас не шокирует?
Речь идет не столько о памяти, сколько о решении. Не решении относительно отдельных судеб, а того, что было со всеми. О признании того, что в этих условиях, в эти годы в стране действовало и властвовало такое нечеловеческое зло, любой мир с которым был предательством. Да, можно пожалеть людей, у которых от рождения была от-



озунг на стене Красного уголка бывшего штрафного изолятора в лагпункте Савватиево Фото Юрия Бродского из его книги «Соловки. Двадцать лет особого назначения»

нята возможность порядочной жизни сто стоила жизни. Не во все времена, не при всех режимах дело обстоит так Обычно историческая невинность стоит куда меньше. Но вопрос — прежде чем о жалости к таким «жертвам истории» (помните, так Бродский назвал не убитых режимом, а тех, кто был захвачен общим потоком) – стоит о самой истории. Что это была за история? Если мы будем искать ее в семейных преда-ниях, боюсь, мы далеко не уйдем. Упомянутые в письмах участников

обсуждения родные и встреченные люди к таким правдивым свидетелям не относятся. По той простой причине, что они не выступили со своим свиде тельством открыто: да, это значило бы выбрать конец или мучительную жизнь. Можно ли требовать такого с каждого? Нет, и не будем осуждать их. Впрочем, давайте на минуту оставим страх осудить кого-то: пока мы не осуждаем, а только рассуждаем, т.е. оцениваем весомость личного свидетельства. Прежде чем жалеть тех, кто оказался в этом несчастном положении, давайте попробуем посочувствовать тому, что пере жили выданные ими (если угодно, нами) люди. Один мыслитель XX века

сказал, что справедливость зажигает искку света в прошлом. В прошлом этих уничтоженных, замученных, унижен-ных режимом миллионов такая искра до сих пор не зажжена. С их дьявольским уничтожением соглашаются еще и еще раз. Если бы не соглашались — у нас не явился бы вновь прежний гимн, не заговорили бы о «славных Органах», не собирали бы деньги на памятник Вождю... Вот эта тьма в прошлом, не вождю... вог эта тыма в прошлом, не освещенная надеждой, которую должно внести туда решение следующих поколений, мучит меня куда больше, чем судьбы родственников, оказавшихся на той или другой стороне. Прежде чем примирять в сердце «тех» и «других» (при условности деления и подвижгих» (при условности деления и подвижности этой границы), как предлагает одна из участниц обсуждения, в качестве первого условия для возможности другой жизни — да нет, просто жизни, человеческой жизни — требуется освобождающее решение.

Я понимаю, что мои представления о том, как обрести подлинную память, могут представляться нехристианскими и немилостивыми

Ольга СЕЛАКОВА

\*Кифа 5 (63), Приложение «Открытая встреча», с.2

## ХРИСТИАНСКАЯ СОБОРНОСТЬ И ОБЩЕСТВЕННАЯ СОЛИДАРНОСТЬ

Международная конференция. Москва, 16 – 18 августа 2007 г.

Организаторы: Преображенское содружество малых православных братств, Свято-Филаретовский православно-христианский институт, Журнал «Вестник русского христианского движения»

Как идеал церковной соборности и общественной солидарности может быть возрожден, заново продуман и вопло-щен в наше время? Как сохранить преемственность с лучшими церковными и общественными движениями прошлого и в то же время — адекватность задачам нашего времени, избежав разного рода идеологизации и стилизации? Какова роль в этом церкви и роль общества, возможно ли их сотрудничество, взаимное положительное влияние и взаимная ответственность — без противостояния, но и без насилия и смещения? Где находится общее поле их взаимодействия, а где, напротив, те границы внутренней жизни того и другого, которые нельзя переходить?

Заявки на участие в конференции, тему и тезисы выступления можно прислать в Оргкомитет конференции до 15 июня 2007 г. В заявке необходимо указать фамилию, имя и отчество участника, место работы или служения и должность, а также электронный адрес и телефон.

Председатель оргкомитета: Дмитрий Сергеевич Гасак, проректор СФИ. Оргкомитет: Россия, Москва, 105062, ул. Покровка, 29–38. Тел/fax 624-92-50; 623-03-80; e-mail: sretenye@sfi.ru



ПРЕОБРАЖЕНСКОГО СОДРУЖЕСТВА БРАТСТВ

Учредитель: Региональная общественная организация «Культурно-просветительский центр «Преображение»

105062, г. Москва, ул. Покровка, д.29, стр.1 **Тел./факс:** (495) 624-92-50

© РОО «Преображен

Зам. гл. редактора: А.А. Буров

**лектронная верся** http://gazetakifa.ru

Все права защищен ие редакции может не совпадать с мн

lag номером работали: Анастасия Наконечная, Елена Шевелева, Дмитрий Матвеев, Владимир Лидский, Александр Копировский, Лариса Мусина

Педета зарегистрирована Федеральной службой по надзору за соблюдением законодательства в сфере массовых коммуникаций и охране культурного наследия. Свидетельство о регистрации ПИ № ФС 77-24541 от 2 июня 2006 г.

**Дизайн:** Андрей Мареев **Верстка:** Татьяна Тыртыш, Анна Лепехина

Отпечатано в типографии «Эльф», г. Москва, ул. Ткацкая, д. 5 Тираж 1300. Цена свободная. Выпуск подписаны в печать 13 июня 2007 г. Время подписания в печать: по графику – 9.00 Дата выхода в свет 16 июня 2007 г.

Нашу газету можно приобрести в Москве: в редакции (в настоящее время находится в помещении СФИ − ул. Покровка, д.29, оф.38); в Санкт-Петербурге: в магазине «Слово» (ул. Малая Конюшенная, д. 9)

Подписной индекс в агентстве Роспечать – 19601

Гелефоны распространителей в Москва: (495) 314-2596 (Александра Ошарина), 131-4769 (Ольга Филиплова), 8-916-114-6737 (Ольга Орлова), 158-9116 (Валерия Волкова), 342-6306 (Марина Чиркова); Санкт-Петербург: 8-921-755-9926 (Анастасия Наконечная); Архангельск: 8-921-299-4978 (Андрей Подоров);

Воронеж: 8-950-763-50-35 (Александр Терехов); Северодвинск: 8-921-299-7687 (Нина Портнова); Тверь: 8-(4822)-50-2308 (Олег Ермолаев); Тула: 8-(4872)-37-5782 (Марина Писаревская) Электросталь: 8-926-787-43-05 (Ольга Кузнецова