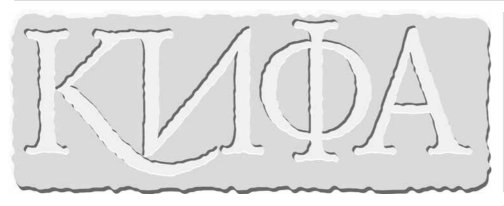
#### И САМИ, КАК ЖИВЫЕ КАМНИ, УСТРОЯЙТЕ ИЗ СЕБЯ ДОМ ДУХОВНЫЙ



# **5**(63)

ИЗДАНИЕ ПРЕОБРАЖЕНСКОГО СОДРУЖЕСТВА БРАТСТВ

*2007* 

в газете использованы материалы сайта sfi.ru электронная версия газеты gazetakifa.ru

# ВХОД В ИЕРУСАЛИМ СОБИРАЛ ЦЕРКОВЬ БОЖИЮ

Из проповеди духовного попечителя Преображенского содружества свящ. Георгия Кочеткова на Вечерне 31 марта 2007 г. (Вход Господень в Иерусалим)

Господь наш Иисус Христос входит в Иерусалим во исполнение пророчеств и получает признание. Он получает ту славу, Ему возносится та хвала, которых Он достоин, и это признание длится какое-то время. Но как это часто бывает, когда побеждает Бог, когда люди признанот Его волю и исполняют пророческое слово, это признание длится недолго. Дело даже не в переменчивости сердец, хотя оно, конечно же, было у всех, в том числе и у древних иудеев, — увы, это беда всех людей, во все времена, — дело в том, что само это признание миром, лежащим во зле, воли Божьей в момент ее исполнения не может длиться долго — как раз потому, что мир этот лежит во зле, как раз потому, что даже народ Божий и церковь Божия, как Ветхого, так и Нового завета — еще не Царство Небесное, еще не Царство Божье. Можно было бы заранее предсказать — даже не будучи пророком — чем кончится торжественный, царственный вход Христа в Иерусалим.

Я случила сеголяна чтение Писания и вспоминал все те

дум прорисом чем кончится торжественный, дарственный вход Христа в Иерусалим.

Я слушал сегодня чтение Писания и вспоминал все теместа, где это происходило: находящуюся напротив Золотых ворот, царских ворот Иерусалима, в непосредственной близости от Сиона, буквально сразу через поток Кедрон, гору Елеонскую. Наверху Елеон. Между ним и Сионом — двумя горами иерусалимскими — Гефсимания. А с другой стороны той же самой горы — Висфагия, или Вифагия, и тут же в двух шагах — Вифания. О чем это говорит нам сейчас? Прежде всего о том, что Христос очень недолго ехал по этому пути на молодом осле: Он лишь поднялся от Висфагии на Елеонскую гору, тут же с нее спустился туда, где шел поток Кедрон, поднялся к стенам древнего Иерусалима — и сразу же оказался на том месте, где нужно было приготовить и провести паску. Вход в Иерусалим — царственный вход, торжественный, славный вход — длился очень недолго, значительно меньше по времени, да и по расстоянию, чем мы привыкли думать, наученные религиозной живописью, в которой так много пространства и света. Для нас, дорогие братья и сестры, это еще усугубляет то, о чем я сказал — признание пророчеств, их исполненности в данном конкретном месте, здесь и сейчас, длилось лишь несколько часов. При самом неторопливом проезде это, наверное, часа два.

Событие это имело большое значение. Люди, ожидавшие Мессию, должны были встрепенуться, ведь еще не все
слышали, что Он пришел, а некоторые слышали речи превратные, завистливые, злобные, убийственные, исполненные яда неверия и страстей. И сердца простых людей могль
быть отравлены этим ядом. Поэтому Христу нужно было
котя бы на этот малый миг открыть Себя, Ему нужно было
именно явиться. Вход в Иерусалим оказался таким же Богоявлением, как и другие Богоявления, о которых мы знаем из Евангелия и из всего Писания, а может быть, и те, о
которых мы еще не знаем.

Христос собирал Свой народ. Он действительно плакал

Христос собирал Свой народ. Он действительно плакал над Иерусалимом, оплакивал его как город святой, как город Небесного Царв. Он понимал, что совсем скоро этот Дом святой будет пуст, и уже надолго, если не навсегда — потому что Господь воздвигал Себе новый дом вместо прежнего, близкого к уничтожению. Господь торжественно вошел в Иерусалим, и Его слава была явной для многих. И те, кто хотел войти в этот новый народ — народ мессианский, охатологический, но живущий на земле, народ, устремленный к Небесному Царству, — тот мог это сделать в эти последние мгновения перед Христовыми страданиями и смертью.

А что произошло накануне, дорогие братья и сестры? Сегодня мы праздновали уже первый день за пределами Святой четыредесятницы, собственно Великого поста. Великий пост как бы и продолжается, и уже как бы исчерпывает себя, начинаются особые дни подведения духовных итогов,



Вход Господень в Иерусалим. Лоренцетти Пьетро. 1320 г.

дни особых воспоминаний, девять специальных дней, первый из которых посвящен воспоминанию воскрешения Лазаря — там же, совсем недалеко, в Вифании, буквально в двух шагах, в десяти-пятнадцати минутах ходьбы от Вифагии, откуда начался вход Господень в Иерусалим. Воскрешение Лазаря, как можно себе представить, дорогие братья и сестры, было таким же Богоявлением, таким же явлением Мессии, но только более прикровенным, как бы тайным. Тогда еще не пришел час прославиться Сыну Человеческому, как Царю, признанному народом. Вход в Иерусалим собирал Церковь Божию, а воскрешение Лазаря стало знамением весобщего воскресения — не просто воскрешения, братья и сестры, а именно воскресения. Кто был свидетелем воскрешения Лазаря? Многие ли люди? Да почти никто. Скорее пошли слухи, еще более сгустившие тучи над головой Спасителя. Воскрешение Лазаря ускорило расправу и предопределило смертную казнь. Этого терпеть никто не мог и не хотел. Неверующему сердцу никакое воскресение не нужно. Фариссям и садлуккеям — и древним и ноъым — нужно совсем другое: устроиться в этом мире так, чтобы было больше удобств. Мы с вами иногда забываем, дорогие братья и сестры, что воскрешение Лазаря было никому не нужно, кроме тех, кто любил Христа и друга Его Лазаря, а это были считанные единицы.

Мы не всегда помним и понимаем, что в мире сем есть некоторое внутреннее отталкивание от той жизни, которая

Мы не всегда помним и понимаем, что в мире сем есть некоторое внутреннее отталкивание от той жизни, которая даруется Христом. И нам было бы хорошо иногда спросить себя, дорогие братья и сестры: а где мы, а мы что и кто по отношению к этому критерию? Мы ведь тоже иногда прячемся подальше от этой иной жизни в ином духе, от жизни иноческой. Говорим: «Мы не готовы, мы слабы. У нас нет знаний и сил. Посмотрите, кто нас окружает — это не тот народ, не те люди». Мы постоянно прячемся от Бога, мы постоянно бежим от Его лица, и когда оказываемся где-то на дне морском, часто взываем к Богу, не понимая, что с нами произошло. Мы постоянно нарушаем слово евангельское, которое говорит: все возможно верующему! Мы постоянно говорим: «Я этого не могу, увольте-с». И когда мы это делаем, мы удаляемся от Христа и приближаемся к тому народу, который мог произнести свой приговор: «Распни!»

#### в номере:



#### Словом «призвание» называют разные веши

Этому и многому другому была посвящена встреча поэта Ольги Седаковой и Свято-Архангельского братства с. 4-5

#### Церковь дана нам Христом...

Мы публикуем два письма из готовяшегося к изданию сборника писем владыки Михаила (Мудьюгина) своему духовному сыну и другу В.А. Никитину.

c. 6

#### Помирятся ли и поймут ли друг друга оба «брата»?

Этот вопрос звучит в докладе ректора СФИ, проф.свяш. Георгия Кочеткова «О Церкви как культурообразующем начале»

## Православный мир о ситуации в Твери

Церковные деятели, священники и миряне единодушно откликнулись на боль тверских братств

c. 8

#### Контрмиссия всегда была связана с заботой об утверждении идеологического влияния

Интервью с зав. кафедрой богословских дисциплин и литургики Свято-Филаретовского института Д.М. Гягзяном

c. 8



В приложении «Открытая встреча» — ответы на вопросы и перепечатки интересных интернет- публикаций

96à\_63-5.p65 1 11.04.07, 11:40

Из проповеди свящ. Георгия Кочеткова на Вечерне 7 апреля 2007 г.

Мы с вами знаем, что на Кресте и в Воскресении заключает Спаситель Новый Завет. Это Завет в Его Крови — но и Завет в Его Жизни. Мы с вами должны знать, какая великая цена была заплачена Господом нашим Иисусом Христом за наше спасение. За нашу хизнь, но мы должны и

дом нашим Иисусом Христом за наше спа-сение, за нашу жизнь, но мы должны и разделить Его Жизнь — вечную Жизнь. Наша вера во Христа Воскресшего — это вера не абстрактная, это не сказка, это не вера в просто некое чудесное оживление умершего. Христос — Тот, Кто даёт Жизнь с избытком, Жизнь, пребывающую в Богс. Мы исповедуем Христа Богом именно по-тому, что Он подтвердил Своё звание Сына Божьего делом.

южьего делом.
Иисус воскрес, обретя в полноте ту Жизнь, которую имел от начала. И Он да-рует эту Жизнь всем, кто способен её вмерует эту жизнь всем, кто спосооен ее вместить, всем, кто открыл через веру своё сердце Ему и через Него – Отцу Небесному, кто способен принять дар Духа, кто способен жить в Новом Завете, в общении Истины и Любви, образуя таким образом Церков.

Церковь.

Для нас с вами, дорогие братья и сёстры, истина Воскресения Христова — это не проистина Воскресения Христова — это не про-сто историческая истина, это Истина бого-откровенная, та Истина, которая выходит за рамки истории, потому что в этой исто-



Воскресение Христово. Икона Владимира Григоренко.

рии всегда есть борьба света и тьмы, добра и зла. В Истине Воскресения такой борьбы уже нет. Благодаря этому мы и можем пре-дощущать откровение Царства уже здесь, на

земле, в ту меру, в какую мы вмещаем дар Духа Христова.
Пусть же, дорогие братья и сёстры, Воскресший Христос откроет нам Путь Жизни и озарит эту нашу жизнь, чтобы мы вместе прославляли Его и чтобы имя Бо-жие славилось во веки веков!

#### **АРХИЕПИСКОП БРЮССЕЛЬСКИЙ** СИМОН ВОЗГЛАВИЛ ПРАВОСЛАВНУЮ ВЕЧЕРНЮ ПЕРЕД ТЕРНОВЫМ ВЕНЦОМ СПАСИТЕЛЯ В

СОБОРЕ НОТР-ДАМ

В ПАРИЖЕ

В пятницу 16 марта, во время тра-диционного поклонения Терновому венцу Господа нашего Иисуса Христа, архиепископ Брюссельский и Бельгийский Симон, вместе с сослужившими ему русскими и румынскими священ-никами, совершил православную ве-черню в соборе Нотр-Дам в Париже.

черню в соосоре погр-дам в париже.
За богослужением русский право-славный хор исполнял песнопения на церковно-славянском и французском языках. Отрывок из Евангелия был про-читан архиепископом Симоном на церчитал архиспископом симопом па цесь ковно-славянском, а священником Сергием Моделем — на французском языке. В завершение вечерни владыка Симон от имени православных палом-ников выразил благодарность духовенству собора и рыцарям Святого Гроба за возможность участвовать в почитании святынь Страстей Господних.

Около трех тысяч паломников ка-толического и православного исповеданий из различных стран Европы смог-ли затем приложиться к великим свя-тыням: Терновому венцу, части Древа Креста Господня и гвоздю Распятия.

креста I осподня и гвоздю Распятия. На следующий день, в субботу 17 марта, архиепископ Симон, в сослуже-нии спархиального секретаря священ-ника Сергия Моделя и иеромонаха Александра (Синякова), совершил Бо-Александра (Синякова), совершил во-жественную литургию в часовне доми-никанского центра «Истина» в Пари-же. За богослужением присутствовали директор Центра брат Гиацинт Дести-вель и несколько членов ордена. Ар-хиепископ Симон поблагодарил общи-ну доминиканцев и Колледж св. Васи-лия в котором она расползгается за лия, в котором она располагается, за братское гостеприимство.

#### ГРЕЧЕСКИЙ МИД ВЫРАЖАЕТ ПОДДЕРЖКУ ИЕРУСАЛИМСКОМУ ПАТРИАРХУ ФЕОФИЛУ III

Заместитель министра иностранных дел Греции Теодорос Касимис, отвечающий за отношения с гречесотвечающим за отношения с тречес-кими православными Патриархатами, заявил в Иордании о полной поддер-жке Иерусалимского патриархата и лично патриарха Феофила III, сооб-щает агентство RNN.

перед этим Касимис провел личные встречи с самим патриархом, с министром иностранных дел Иордании Абделила Хатибом и депутатом иорданского парламента Ауде Кава-сом, православным по вероисповеда-

«Мы верим, что для Патриархата от-«Мы верим, что для Патриархата от-крывается новый период, и мы убеж-дены, что со всех сторон будут сдела-ны продуктивные шаги с тем, чтобы иерусалимский патриархат обрел бы-лую славу, а патриарх Феофил полу-чил возможность свободно осуществ-лять свое пастырское служение», — за-явил Касимис после встречи с Кава-

явил Касимис после встречи с Кава-сом, возглавляющим парламентский комитет по вопросам культуры. «Вопрос (Иерусалимского) патриар-хата особенно чувствителен для нас, православных христиан Иордании, — заявил Кавас. — Патриарха Феофила поддерживают в Иордании, причем не только власти, но и народ». После встреч с главой МИД и дру-

гими членами правительства Иордании Касимис посетил монастырь св. Георгия в Мадеве. Здесь в ходе встречи с

патриархом Феофилом заместитель главы греческого МИД рассказал об итогах только что состоявшихся переговоров с иорданскими министра

#### КОНСТАНТИНОПОЛЬСКИЙ ПАТРИАРХ ВАРФОЛОМЕЙ ОБВИНИЛ ПРЕДСТОЯТЕЛЯ ЭЛЛАДСКОЙ ЦЕРКВИ ЭКСПАНСИОНИЗМЕ И ПРЕВЫШЕНИИ ПОЛНОМОЧИЙ

Константинопольский патриарх Варфоломей обвинил архиепископа Афинского и всея Эллады Христоду-

ла в экспансионистской церковной политике, передает «Интерфакс». В письме владыке Христодулу патриарх Варфоломей призвал его не ис-

пользовать собственный церковный статус для достижения «личных целей». Поводом для резкого послания Константинопольского патриарха

Константинопольского патриарха стало недавнее иницирование Эллад-ской церковью общеевропейского конкурса студенческих исследований, посвященных апостолу Павлу. Студенческий конкурс был расценен патриархом Варфоломеем как «экспан-сионистский жест» Элладской церкви. Патриарх напомнил архиепископу Хри-стодулу, что тот не обладает властью над Плавославными целквями вне Гоеции.

сподлу, что по не обладает властью настоя православными церквями вне Греции. В последнее время между предстоятелями Константинопольской и Элладской церквей уже возникало несколько споров на почве границ и полномочий церковной власти, сообщает гренеская газета «Катимерини».

МИТРОПОЛИТ КИРИЛЛ: КАНОНИЧЕСКИЙ конфликт с ЕПИСКОПОМ ВАСИЛИЕМ (ОСБОРНОМ) ПОЛНОСТЬЮ **УРЕГУЛИРОВАН**, НО ЧЕЛОВЕЧЕСКИЙ ОСТАЛСЯ

Проблема, связанная с переходом епископа Василия (Осборна) в юрисдикцию Константинопольского патридикцию константинопольского патри-архата, полностью канонически урегу-лирована, заявил 29 марта журналис-там председатель Отдела внешних цер-ковных связей (ОВЦС) митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл, комментируя решение Священного Синода от 27 марта.
«Проблема возникла потому, что

«Проблема возникла потому, что епископ Василий перешел в Констан-тинопольский патриархат самочинно, без запроса оттуда и без согласия Мос-ковского патриархата. Сейчас Кон-стантинополь запросил его докумен-ты, в которые по обычаю вкладывает-ся отпускная грамота. Это означает, что Московский патриархат предоста-вил епископу Василию (Осборну) ка-нонический отпуск. — разъяснил митнонический отпуск, — разъяснил мит-рополит Кирилл. — Канонический конфликт закончен, а человеческий, к сожалению, остается».

Иерарх отметил, что разрешение данного «канонического недоразумения» является результатом зимней встречи в Женеве делегации Константинопольского патриархата с делегацией РПЦ во главе с председателем

«Мы отпускаем епископа Василия. «Мы отпускаем еписконы высылым. Теперь он будет законно представлять Константинопольскую церковь. С ним можно будет сослужить», — ска-зал митрополит Кирилл.

#### Пусть наше слово о Воскресшем Спасителе звучит из глубины верующего сердца

Из проповеди свящ. Георгия Кочеткова на Вечерне 8 апреля 2007 г.

Воскресший Христос встречается со Своиму чениками с большой радостью и всегда с желанием творить мир. Этот мир означает и приветствие, радость о встрече, и он же означает великий дар — дар общения с Самим Воскресшим Христом. Вот 

ром и находился Фома, и снова не преподал всем мир. Поэтому когда Христос предлагает ему вложить свой палец в раны и руку в произенный бок, чтобы через это обрести веру, Фома сразу отвечает Воскресшему: «Господь мой и Бог мой!» Он отвечает верой. Он находится в общении с Воскресшим потому, что Воскресший по вере в Него преподал ему мир. Его познание в Него преподал ему мир. Его познание становится уже не телесным познанием, а познанием, а познанием, а познанием, а познанием, а познанием, вытот мир. Неизвестно, вкладывал ли он свои пальшы в раны — может быть, совсем и нет, даже, скорее всего, этого не было. Хотя первое впечатление из текста обратное: кажется, что Фома обретает веру именно в результате этого «эксперимента». имсино в результате этого эксперимсина». Но, дорогие братья и сестры, мы почти на-верняка можем сказать, что не было нуж-ды в эксперименте тогда, когда установи-лось общение между Христом и апостолом Фомой, когда между ними установились отношения братской любви, когда сама благодать укрепила в вере неверовавшего прежде апостола.

подать укрепила в вере неверовавшего прежде апостола.

Тосподь прямо говорит Фоме: «Ты уверовал, потому что Меня увидел, но должны уверовать и другие — не видевшие». И они будут еще более блаженными, если это общение обретут через слово — так, как и мы с вами обретаем это общение. Мы верим в то, что Христос посреди нас, только постольку, поскольку имеем это общение в вере через слышанное слово. И если мы верим в присутствие Христа, то сомнения наши, даже если они были, уходят. Потому что эта вера становится действенной. И тогда это счастье общения — то блаженство, которое обещал Господь невидевшим и поверившим — приходит. Слава Богу, дои поверившим – приходит. Слава Богу, дорогие братья и сестры, что мы имеем это

общение через слово, общение в любви, которые перешли к нам, конечно, по тра-диции, по церковному преданию. Это внут-реннее присутствие Христа передавалось от человека к человеку, от сердца к сердцу и оно дошло до нас. И теперь мы должны быть носителями этого дара и передавать его другим. Но мы должны знать, что не внешним убеждением, а самим присутствием Христовым мы можем убедить других в

том, что это общение может распростра-ниться и на них. Пусть наше слово о Воскресшем Спа-сителе звучит из глубины верующего сердца, блаженной, счастливой жизни во Хри-сте и со Христом. Но это трудно людям, которые привыкли много думать, многое в жизни рассчитывать. Это трудно людям, в жизни рассчинавать. Это грудно людям, которые варятся во всех противоречиях со-временной жизни. Это очень трудно — иметь при этом такую детскую, открытую веру, которая бы передавалась от сердца к сердцу. Иногда простые люди легче пересердцу. Иногда простые люди легче передают эту веру, у них как бы меньше отвле-кающих начал. Но мы не выбираем. Мы живем в обстановке, в которой невозможно абстратироваться от всех этих отвлекающих моментов. Нам труднее. Древние христиане бы сказали о нашем положении: «Они живут там, где престол сатаны». Да, в каком-то смысле это так. Такие метаполисы, как Москва — их немного на земле — они всегда в себе таят огромную опасность. Это духовные воронки, это черные дыры, которые пытаются заглотить в себя все живое и не отдать в обмен ничего. И все-таки, дорогие друзья, если мы с

И все-таки, дорогие друзья, если мы с вами есть и если мы знаем, что не только здесь собираются верующие в этот день, и если мы знаем, что Христос посреди нас, если мы об этом свидетельствуем, значит, даже соблазны большого города, как бы они ни пытались нас укусить и утащить за со-бой, не могут победить силы Христовой любви, Христова общения, ведь она проникает даже туда, где стоит темный престол. Пусть же, дорогие братья и сестры, сейчае каждый из нас радуется и благодарит за этот дар веры, за это блаженство, полученное нами не по нашим заслугам, скорее даже вопреки нашим деяниям и каким-то нашим внутренним интенциям. Пусть этот дар веры, полученный свыше, станет свидетельством и для людей простых, и для людей,

ством и для людеи простых, и для людеи, живущих в сложных условиях. Господь вручает нам это свидетельство о Себе. Он к нам приходит и как бы снова нам говорит: «Мир вам!» А мы в ответ ут-верждаем лишь одно: «Христос Воскрес!»

Народ: Воистину Воскрес!

Êèôà\_63-5.p65 11.04.07, 11:40

#### Принята Концепция миссионерской деятельности Русской Православной Церкви

27 марта на заседании Священного Синода Русской Православной Церкви утвержден документ «Коннепция миссионерской деятельности Русской Православной Церкви», разработанный Миссионерским отделом Московского Патриархата.

В преамбуле документа отмечается, что принятая в 1995 году «Концепция возрождения миссионерской деятельности Русской Православной Церкви» в значительной мере выполнила свое назначение. В но-

записльной мере выполняла свое назначение. В но-вом документе, первое рассмотрение которого состо-ялось еще летом 2005 года, учтен опыт, накопленный за последние годы, а также отражены современное состояние православной миссии и перспективы ее

развития. Принятый документ основывается на документах и материалах Поместного Собора 1917-1918 годов, Архиерейских соборов Русской православной церкви 1994, 1997, 2000 и 2004 годов, опирается на рекомендации докладов Святейшего патриарха Московского и всея Руси Алексия II, а также на «Основы социальной концепции Русской Православной Церкви», постановления и изголовые дохументы. Всеновующих становления и итоговые документы Всецерковных миссионерских съездов, прошедших до 1917 года и в 1996-2002 гг.

Новая концепция формулирует общие принципы цели и задачи миссионерского служения Русской Церкви, которые могут творчески развиваться в епархиях, с учетом местных условий и возможностей. Концепция признает необходимым и перспективным повсеместное издание миссионерской литерату-

ры, в том числе на национальных языках, и применеры, в том числе на падпольным хэлжах, и примене-ние различных «слогов» речи в зависимости от того, на какие слои населения ориентирована проповедь (на детей, молодежь, воинство, госслужащих или ученых).

«Для результативной работы в средствах массовой информации необходимо активно осваивать ин-формационное пространство, используя все много-образие новейших информационных технологий (раобразов говыших информационных технологии (ра-диовещание, телевидение, интернет и печатные СМИ)», – говорится в документе. Концепция содер-жит призыв «придать миссии в информационном про-странстве упреждающий характер», что предполагает оперативное реагирование на происходящие в обществе события, а также их своевременную «христианс-кую оценку» для формирования общественного мне-

В числе перспективных направлений миссионерской работы женшин указано создание благотвори тельных учреждений по примеру Марфо-Мариинской обители, основанной в Москве преподобномучени-цей Елизаветой Федоровной, а также служение в больницах, детских домах, местах лишения свободы.

«Я очень положительно оцениваю миссионерскую концепцию. Это даст нам возможность развивать миссионерскую деятельность на епархиальном и приходском уровнях скоординированно», — сказал митро-полит Смоленский и Калининградский Кирилл, ком-ментируя утвержденный Синодом документ. По его словам, в согласовании концепции принимали учас-тие 90 епархий.

#### На богословском семинаре в домовом храме МГУ были рассмотрены богословские и церковно-практические аспекты таинства Покаяния

26 марта в храме мученицы Татианы при МГУ про-шел семинар «Богословские и церковно-практичес-кие аспекты таинства Покаяния». Семинар проводился в рамках подготовки к орга-

низуемой по решению Священного Синода V Международной богословской конференции Русской Православной Церкви «Православной е о церковных Таинствах» (Москва, 13-16 ноября 2007 г.).

ных Таинствах» (Москва, 13-16 ноября 2007 г.).

В работе семинара, который возглавил архиепископ Верейский Евгений, ректор МДАиС, приняли участие наместник Данилова монастыря архимандрит Алексий (Поликарпов), ректор ПСТГУ протоиерей Владимир Воробьев, ректор Перервинской семинарии протоиерей Владимир Чувикин, настоятель храма ми, Татианы при МГУ протоиерей Максим Козлов, секретарь Синодальной Богословской комиссии священник Владимир Шмалий, профессор МДА протоиерей Владикара Цыпин, духовник московского духовенства, настоятель храма Рождества Пресвятой Богородицы в Крылатском протоиерей Георгий Бреев, духовник московского духовенства, старший свя, ев, духовник московского духовенства, старший свяев, духовник московского духовенства, старший священник Зачатъевского монастыря протонерей Нико-лай Важнов, настоятель храма Софии Премудрости Божией в Средних Садовниках протоперей Владимир Волгин, насельник Даниловского монастыря игумен Петр (Мещеринов), преподаватель МДА иеромонах Дионисий (Шленов), преподаватель МДА иеромонах Савва (Тутунов); кроме того, на семинаре присутство-вали представители Церковно-научного центра РПЦ «Православная энциклопедия», представители Сретен-ской и Перервинской семинарий.

На семинаре рассматривались как теоретические, так и церковно-практические аспекты таинства По-каяния. По общей мысли участников мероприятия, в настоящее время существует ряд не определенных на общецерковном уровне вопросов таинства Пока-яния. К таким вопросам можно отнести и необходи-мость непосредственного и обязательного соедине-ния таинства Покаяния с Причастием, и меру участия принимающего исповедь в духовной жизни кающегося, и естественное отделение подробной сердечной исповеди, бывающей у многих людей лишь не-сколько раз в жизни, от регулярной исповеди, обыч-

сколько раз в жизни, от регулярном исповеди, ообы-но ограничивающейся перечислением грехов, и от-сутствие общей практики применения епитимьи, со-отнесенной с современной жизнью Церкви в мире. Также были затронуты и многие насущные вопро-сы таинства Показния — возможность в современ-ной жизни так называемой «общей исповеди», практика которой, по мысли протоиерея Владимира Воробьева, в настоящее время ничем не оправдана.

Протоиерей Максим Козлов озвучил несколько ак-

туальных вопросов — соотнесенность исповедания у туальных вопросов — соотнесенность исповедания у духовно опытного монаха или откровения помыслов настоятельнице монастыря с исповедью у пресвите-ра; необходимость исповедания «повесдневных» гре-хов по сравнению с исповедью смертных грехов. Священник Владимир Шмалий поднял вопрос о

необходимости более четкого определения понятия «смертного греха».

Протоиерей Владислав Цыпин в своем сообщении подчеркнул, что необходимо помнить об историчес кой составляющей формирования тех или иных ка нонов, особенно при рассмотрении такого важного

аспекта таинства, как епитимяя.

Духовник московского духовенства протоиерей Георгий Бреев отметил важность наличия проповеди в таинстве Покаяния, поскольку в момент исповеди человек наиболее восприимчив к пастырскому увещеванию. Далее участники семинара продолжили обсуждение поставленных вопросов.

После перерыва основной доклад семинара на тему «Церковно-практические аспекты таинства Покаяния» сделал протоиерей Максим Козлов. В своем вы-ступлении настоятель университетского храма сделал акцент на формулировании вопросов современной практики исповеди. Первая проблема, прозвучавшая практики исповал. Поряза проотовка, прозручавшая в докладе отца Максима, может быть сформулирова-на следующим образом: может ли сохраняться иду-щая от синодальной эпохи традиция редкого причащения и, соответственно, редкой исповеди, при ко-торой человек говел неделю, присутствовал на больном количестве богослужений, учитывая современ-ную ситуацию более частого причащения мирян. Приведя в пример современное положение испове-ди в Католической церкви, где после II Ватиканского

собора исповедь была разнесена по времени с причастием, а теперь часто и вовсе не существует, отец Максим призвал удерживать и сохранять каноническую норму. Также докладчик говорил об «общей исповеди», отмечая важность ее назидательной, проповеднической составляющей.

Важнейшим аспектом рассматриваемой проблемы является и частая исповедь, когда человек фактически только описывает свое духовное состояние, перечис-ляет свои основные грехи. Поскольку в сознании лю-дей исповедь связана с чувством глубокого раскаяния в своих грехах, перед человеком возникает груднораз-решимая проблема отсутствия должного настроя при частой исповеди. При этом также важно определить, есть ли необходимость столь подробной исповеди, в которой кающийся вдается в определенные деликат-ные подробности греха.

Также нуждающимся в общецерковном решении является вопрос детской исповеди. Учитывая проблеявляется вопрос дстекой исповеди: эти выяз прооле-му более позднего морально-психического вэросле-ния детей в настоящее время, по признанию многих священников дети не готовы к сознательной испове-ди к 7 годам. Более того, дети быстро привыкают говорить именно то, что ожидает от них священник, привыкая тем самым к исповеди как необходимой, но пустой формальности.

но пустои формальности. Кроме того, участники семинара обсудили такие воп-росы, как необходимость составления общецерковного вопросника для исповеди, исповедь во время богослу-жения (особенно Лигуртии). Всестороннему обсужде-нию подвергся вопрос о необходимости разработки ноых спитимийных правил. Также обсуждались вопросы соотнесения таинства Покаяния и таинства Крепіения

#### В Государственной Третьяковской галерее состоялась презентация альбома икон сестры Иоанны (Юлии Николаевны Рейтлингер)

25 марта в Государственной Третьяковской галерее со-стоялась презентация альбома, посвященного творчеству выдающегося художника-иконописца XX столетия, духов-ной дочери прот. Сергия Булгакова, а затем — прот. Алек-сандра Меня, Юлии Николаевны Рейтлингер, в постриге — сестры Иоанны (1898 — 1988).

сестры Иоанны (1898 — 1988).

Альбом, вышедший в прошлом году в издательстве «Русский Путь», уже был представлен в Москве в библиотекефонде «Русское Зарубежье», в Санкт-Петербурге в Музее Анны Ахматовой в Фонтанном доме и в областной библиотеке Твери. Везде драматический жизненный путь с. Иоанны и ее работы, вернувшие иконопись средствами жизнописы ХХ века от стилизации под древность и малодуховного подражания религиозной живописи Запада к живому

продолжению византийско-русской иконописной традиции, вызывали огромный интерес самых разных людей. Не стала исключением и встреча в конференц-зале Тре-тьяковской галереи. Многочисленные члены Клуба любипаковской галера. Многочисленные члены клума люма-телей древнерусской живописи (руководитель — ст. научный сотр. галереи И.Н. Флёрова), собравшиеся на свое после-днее в этом сезоне заседание, услышали выступление соста-вителя альбома историка Б.Б. Поговой и преподавателя цер-ковной археологии и христианской эстетики Свято-Филаретовского православно-христианского института, магистра богословия, канд. пед. н. А.М. Копировского. Рассказ сопровождался показом икон и фресок с. Иоанны, в т.ч. не вошед-

ших в альбом.

Как писал в 1946 г. лучший художественный критик эмиграции, историк искусства и философ Владимир Вейдле: «Во всех ее созданиях наличествуют оба условия, вне которых религиозное искусство одинаково невозможно: подлинное искусство одинаково невозможно: подлинное историество по всей его соболе и долини. религиозное несуство удинакова невозможно. подлигная художественное творчество во всей его свободе и подлин-ная религиозная жизнь». Поэтому глубоко духовное, на-полненное удивительной внутренней энергией, особенно в росписях храмов, иногда — угловатое и наивное, наследие сестры Иоанны (Рейтлингер), считавшей своим послушанием свободное творчество, продолжает завоевывать все новых и новых зрителей.

#### В Твери состоялась презентация тетрадей-дневников Евфросинии Антоновны Керсновской

«Сколько стоит человек?» Эти слова были вынесены эпиграфом к презентации тегралей-дневников Евфросинии Антоновны Керсновской (1908-1994), которую подготовили и провели Спасское и Боголюбское православные братства при поддержке Тверского филиала РГГУ, областной научной библиотеки им. А.М. Горького и фонда Е.А. Керсновс-

В этом году исполняется сто лет со дня рождения Евф-росинии Антоновны. Этой дате было приурочено издание отдельной книгой её дневников. Это событие собрало в образования и небольшом за библиотеки более ста жителей города. Ведущий встречи директор филиала РГТУ в Твери, канд. истор. н., доцент Владимир Ильич Лавренов во вступительном слове отметил, что дневники Е.А. Керсновской — «своеобразная энциклопедия ада», уникальное свидетельство о возможности человека сопротивляться гнету тоталитарно-го режима. Своими воспоминаниями о Евфросинии Анто-новне поделились глава фонда Е.А. Керсновской Игорь Мо-иссевич Чапковский и заместитель директора ВГТРК-Тверь Александр Васильевич Лепёхин. Редактор издания дневни-ковых тетралей Галина Васильевна Отмашкина рассказала о том, как создавалась эта книга. Дневники Евфросинии Антоновны — это не мемуары. еобразная энциклопедия ада», уникальное свидетельство о

Это, как она сама говорила, наскальная живопись. Тетради с рисунками, начертанными неопытной рукой, помогают понять быт и жизнь самых страшных лет нашей истории. В ее дневниках почти нет теоретических рассуждений на темы ее дневниках почти нет теоретических рассуждений на темы добра, любви, милосердия и терпимости. В них есть просто жизнь, но такая, где все постулаты проверяются реальными поступками и поведением героев, их каждодневным бытом, их отношением к работе и друг ко другу. «Время бежит, и современников тех событий почти не осталось. Большинство людей всегда придерживается инстинкта самосохранения или, как это зовется, «житейской мудрости». Это заставляет их сначала молчать, а затем подлаживать. В комие концов это заставляет повершть всей той

дакивать. В конце концов, это заставляет поверить всей той лжи, которая, как пыль, садится тонким слоем на картину прошлого. И когда невозможно уже ничего разглядеть — ее подменяют тем, что выгодно выдавать за правду. Кто потом осмелится опровергать официальную версию? Свидетели уми-

осмелится опровергать официальную версию? Свидетели умирают. С ними умирает правда».

Керсновская обладала высшей степенью свободы, когда и в тюрьме человек не чувствует себя рабом. Страх перед смертью для нее был неизмеримо ниже, чем боязнь потерять внутреннюю свободу. Её жизнь — свидетельство того, что человек может жить честно, устоять против преступной машины тоталитарного государства, не идя на компромиссы с совестью: ромиссы с совестью:

«Вся жизнь – это цепь «соблазнов». Уступи один раз прощай навсегда душевное равновесие! И будешь жалок как раздавленный червяк. Нет! Такой судьбы мне не надо

Так «сколько стоит человек?» Е. Керсновская отвечает на это: «Человек стоит столько, сколько стоит его слово»

Игорь Корпусов, Боголюбское малое православное братство, г. Тверь. Наталия Игнатович, Информационная служба Свято-Филаретовского института

### Ольга Седакова: Итак, отец Иоанн предложил мне сегодня говорить о при-звании. Это трудное задание, и как обыч-но, касаясь таких больших тем, я прошу

но, касаясь таких облыших тем, я прошу не видеть в моих словах каких-то гото-вых решений. То, чем я могу поделиться с вами, — это не более чем размышления и наблюдения. Я думаю, сразу же нужно заметить, что

словом призвание называют разные вещи Есть привычное, почти бытовое употребление (в сущности, означающее врожденную склонность к чему-то, талант) — и ную склонность к чему-то, талант) — и есть другое, собственно религиозное представление о призвании. Это разные вещи, я думаю. Болыше того: я думаю, что неразличение их опасно, об этом я скажу позже. Во втором случае исходный смысл этого слова — призыв — очень прям и конкретен (есть голос призывающего, есть конкретное дело, к которому того или другого человека призывают, как пророка Иону или Франциска Ассизского или Жанну д'Арк). В первом же случае, в призычином протреблении «призвания», этот смысл — непосредственного, ясного, «со стороны» приходящего призыва — скорее метафоричен. Здесь человек прислуши. метафоричен. Здесь человек прислуши-вается к собственному внутреннему рас-положению. Но я начну с этого первого

случая. Призвание в этом смысле совпадает с физическими и умственными и душевными способностями и склонностями человека. Человек как бы находит свое место в мире: здесь ему хорошо как нигде, здесь то, что другим было бы трудно или скучно, доставляет ему удовольствие (как говорят «не оторвешь!»), здесь у него лег-ко получается то, что другим не дается: здесь он продуктивен, гетевскими словами. Счастлив тот, кто это свое место на-ходит рано, и у кого достанет сил дер-жаться за свою находку. Потому что не всякое такое свое место пользуется уважением в обществе, не всегда эту тягу одобряют ближние. Я встречала немало людей, которым родители не дали осу-

пюдеи, которым родители не дали осу-ществить такую природную склонность (считая, например, что гуманитарное образование или музыка или философия — ненадежное дело, и вынуждая детей получать «солидное», техническое, ска-жем, образование). Или другие обстоя-тельства мешали. Эти люди впоследствии, отдав свой долг сыновнего или дочерне-го послушания или же дань обстоятель-ствам. Все равно возвращались к тому. ствам, все равно возвращались к тому, что их влекло (обычно уже с уроном упущенных лет) — или же всю жизнь жили с горечью собственной неосуществленности. И это, природное призвание, как мы видим, сильнее человека. Изменить ему

без потерь для себя невозможно. Много ли на свете занятий, к которым испытывают такое ярко выраженное при-звание? Мне кажется, беда в том, что мы, овременное общество, располагаем очень узким репертуаром таких «призваний». Наука, искусство... что еще? Если еще могут порой сказать, что есть призвание повара, что кто-то повар «по призванию», гениальный кулинар (поскольку кулинария – тоже род творчества), то разговор о призвании, допустим, зубного разговор о призвании, допустим, зуоного врача будет звучать уже странно; во вся-ком случае, непривычно. Между тем я встречала человека, у которого явно было к этому призвание. Ничего на свете не было ему интересней, чем строение зу-бов и вообще все, что с этим связано, и сама деятельность, которой он занят и которой он служит людям. Это был и та-лант, и самая сильная увлеченность. Мне приходилось встречать такого же шофера по призванию.

Но обычно такие вещи не обсуждаются. И поскольку они не обсуждаются, то многие люди чувствуют себя обделенными призванием, потому что «человека призвания» привычно искать в очень узком кругу профессий: музыкантов, художников, ученых — в кругу градиционно почитаемых занятий, куда входят «избранники». И это, конечно, большая ошиб-ка, или недосмотр, если хотите. Из-за этого происходит много бед, много жизней ломается — и больше всего, по моим наблюдениям, как раз не у тех, кому не дали осуществить артистическое или интеллектуальное призвание, а у тех, кто выбрал этог путь вопреки явному отсутствию личного призвания. Сколько люми призванием, потому что «человека ствию личного призвания. Сколько лю-дей берется писать стихи именно потому, что это высоко ценимое занятие. Или потому, что они в самом деле любят и чувствуют стихи — уже написанные сти-

# О ПРИЗВАНИИ

Из материалов встречи Свято-Архангельского братства с О.А. Седаковой

хи. И в результате жизнь их навсегда испорчена. Дело не в том, что они пишут плохие стихи — хуже другое: они живут ложной жизнью, «жизнью поэта». Они можном жизыко, «жалыко поэта». инракот чужую роль, и плохо игракот, по-скольку что такое настоящая «жизнь по-эта», им не известно, им известен стеэта», им не известно, им известен сте-реотип. Этот стереотип они и разыгрыва-ют в жизни. На настоящего поэта боль-ше похож настоящий рыбак (вообще кто угодно настоящий), чем такое изделие. Да, область «творческих профессий» — это

да, основать про техни профессии место, где больше всего совершается оши-бок, где люди выбирают себе чужую жизнь. Стоило бы прервать эту инерцию, сто-ило бы принять во внимание, какими рази какими неожиданными тут быть настоящие профессиональные призвания. И не только профессиональные – круг наличных в нашей цивилизации профессий куда уже наклонностей стороны может показаться, что профес-сиональный музыкант, исполнитель - му-ченик. Несколько часов сидеть над ка-ким-то одним пассажем? Для меня бы это было просто пыткой! Но для него это вовсе не принудительный и тупой труд, это и есть его призвание. А что говорить о физических страданиях балерин? Или о филологе, перерывающем груду томов в поисках одного слова? Представление о каких-то отвлеченных от «труда» «способностях» очень поверхностно. Способность к терпению и труду – часть дара, может, определяющая часть. Но подчер-кну – способность к труду, счастье добровольного труда.

вольного трудка. Конечно, не стоит упрощать. Бывает, что человеку видится, что призвание требует от него слишком многого, и ему хочется сбежать и заняться другим, или ничем. Хорошо если тебя поправят и на-



человека! Нет такой профессии «друг», скажем, а призвание быть другом есть. И самый простой, я думаю, критерий разчто ему хорошо, когда он занят тем или другим. Работа по предназначению, по призванию, доставляет радость сама по себе, независимо от ее результатов. Че-ловеку в это время больше ничего не нужно. Ему не так уж важно, принесет ли это ему успех, признание. Он счастлив, когда он просто делает вот это. Он чувствует, что здесь, именно здесь пол-нота его жизни. И это могут быть стран-нейшие вещи. Вот что, вероятно, нужно напомнить современному человеку, который настроен на очень узкий репертупар «призваний», — что их гораздо боль-ше. Стоит просто быть к себе вниматель-нее и замечать, где тебе хорошо. Где тебе хорошо, там ты делаешь свое дело. Это и хорошю, там ты делаешь свое дело. это и есть природное призвание. Оставим пока это слово, хотя, мне кажется, здесь более уместно другое слово: предназначение, скажем. Но – возражуя себе – и это критерий не абсолютный. Ведь графоману бывает *очень* хорошо, когда он состав-ляет свои вирши! Он переживает экстаз, какого и Шекспир не знал. И безумец часто чувствует себя «на своем месте» больше, чем здоровый человек! Стоит за-

Но так или иначе, это осуществляемое природное призвание или совпадение с собственным местом — великая удача. Если такое случилось, рано или поздно, человек может сказать: «Наконец я знаю, что такое жизнь. Я живу, а не отбываю что такое жизнь. Я живу, а не отоываю срок и не отрабатываю долг, я на своем месте». Такое может случиться в разные времена, в разные эпохи человеческой жизни. В детстве, в юности, а бывает, и достаточно поздно. Вдруг человек находит какую-то точку, где ему хорошо, где он как будто и должен быть, находит то, для чего он рожден.

Но повторю, мы пока говорим не о собственно духовном призвании. О при-

собственно духовном призвании. О при-родном даре, природном влечении. И та-кое природное призвание несомненно чему-то обязывает. Когда говорят, что чему-то омзъявает. Когда говорят, что Н.Н. – человек способный, но ленивый, то скорей всего, он просто не слишком способный, не до конца способный. По-тому что настоящая способность — это и способность трудиться. Для человека со

правят со стороны. Хорошо, когда к мальчику Моцарту приставлен такой отец, который не даст ему сбежать от призвания Но, повторю, сама способность к труду – это, может быть, самая главная способность. Способность к росту, способность к тому, чтобы не жалеть себя и не чувствовать при этом, что твои труды это «жертва», за которой должно последовать какое-то вознаграждение, какое-то достижение (как пушкинский Сальепо достижение (как пупкинскии сапвери описывает свои занятия). В советское время не любили тему дара: она не вписывалась в материалистическое мировоззрение, в классовую теорию, в популистскую эстетику. Предпочитали говорить о труде. Людей, дескать, различает не некая таинственная одаренность, а просто труделюбие. Приводили при этом разные авторитетные мнения, вроде слов П.И. Чайковского о том, что в произведении не то 90 % труда, не то 95 % (не помно статистику) и, соответственно 10 или 5% таланта. Те, кто стали великими, просто хорошо поработали. Это несомненно правда! Одно здесь умолчано: что это дар труда, вдохновение свободного труда. Когда на пламени труда Живей кипит воображенье, как писал Пушкин. Как ты ни заставляй и ни уговаривай потрудиться того, ри описывает свои занятия). В советское

как писал пушкин. Как ты ни застав-ляй и ни уговаривай потрудиться того, у кого к этому нет дара, ничего не по-лучится. В таком труде не будет огня. И кипеть на нем нечему.

Так что само это разделение на «та-лант» и «дар» слишком плоское. И не только труд или «работоспособность» вхо-дит в дар, но и своего рода стихийная аскеза. Какое-то принятие ограничений, ес-тественная аскеза есть в каждом из таких природных призваний. Как известно, апо-стол Павел ставит в образец христианам атлетов, спортсменов: если они хотят победить, они непременно воздерживаются от того или другого. Спортсмен самый наглядный образец физической аскезы. Чтобы тело твое оставалось поаскезы. Чтобы тело вые оставалось по-слушным, и его можно было использо-вать как хороший инструмент, от много-го следует отказаться. В других профес-сиях такое естественное воздержание может быть меньше связано с чисто фиможет обить меньше связано с чисто физическими ограничениями, а скорее с умственными и душевными. Здесь опытный мастер — в каком-то смысле сам себе тренер, он знает и постоянно узнает, что

вредно для его дела, после чего он не мовредно для его дела, после чего он не мо-жет вернуться к своей работе. Быть мо-жет, есть здесь и общие простейшие за-кономерности. Например, все, что рас-сенвает, все, что развлекает, все, что от-лушает, — это очень затрудняет людям ум-ственного грудав возращение в свою область. И вероятно, только людей призвания, занятых тем, что они любят, что они ста-

заняты ким, что они люоят, что относта-вят выше себя, можно назвать вполне состоявшимися людьми. Им можно по-завидовать, каково бы ни было их при-звание: у них есть то, чего не отнимают никакие обстоятельства. В любых обстоятельствах они займутся своим делом. Мне приходилось слышать, в каких об-стоятельствах это оказывалось возмож-ным. Так великий астроном Козырев рассказывал, как в сталинских лагерях, присказывал, как в сталитеских лагерях, при-кованный к тачке, он наблюдал звездное небо. И тачка, и заключение становились для него второстепенным обстоятельством. Он продолжал свое дело. Или мой учитель, филолог Михаил Викторович Панов рассказывал: в действующей ар-мии, на передовой (он был артиллерисмин, на передовой (от овы аргилисиретом), когда уже началась немецкая ата-ка, он думал о возможности верлибра, свободного стиха в русском языке. Бо-яться атаки ему было некогда. Вот что такое призвание. Оно как бы

вот что такое призвание. Оно как бы вынимает человека из непосредственных обстоятельств, освобождает - и дает ему опору навсегда. Мы говорили, что это тре-бует и труда, и определенного воздержа-ния, но все это воспринимается как доб-ровольное дело. Таких людей часто опи-сывают как героических и жертвенных, но изнутри это выглядит совсем не так. Они разы тому, что легают они этим но изнутри это выглядит совсем не так. Они рады том, что делают, они этим живы, и у них нет чувства принесения тяжкой жертвы. Владимир Вениаминович Бибихин последнюю ночь своей жизни провел за правкой книги о Витгенштейне. У него не было уже сил пошевельнуть палыем. Редактор сидел у постели и зачитывал ему вслух не выясненные места. Они проверяли перекрестные ссылки. И кончили этот технический (!) труд только тогда, когда Владимир Вениаминович заснул. Это был его последний сон. Многие скажут: вот героизм, неслыханное самопожертвование! Но я уверена, сам Бибихин с этим бы не согласил. на, сам Бибихин с этим бы не согласил-

на, сам Бибихин с этим бы не согласил-ся: для него это было не жертвой, а спа-сением, самой жизнью. Жизнью до пос-леднего момента. Мы говорили уже о невнимании об-щества к многим призваниям, предназ-начениям, о слишком узком круге «из-бранных» занятий. И вот если человек попал не на свое место, он всегда будет умествовать, себи каумы-то нимушемным попал не на свое место, он всегда будет чувствовать себя каким-то никчемным, отбывающим срок жизни. Он будет не-спокойно относится к другим, завидовать... А можно было бы попытаться найти, где же все-таки мое настоящее место. Оно может быть очень странным. Про себя я, например, могу определенно сказать: у меня явно есть призвание быть убор-шицей и садовым рабочим. В такого рода занятиях я не чувствую труда, они дарат занятиях я не чувствую труда, они дарят мне лучшее из удовольствий — удоволь-ствие чистой совести. И что же? Бросить другие мои занятия и пойти в уборщицы? Поразмыслив, я думаю, что это «призва-ние» уборщицы по существу не противоречит тому, чем я занимаюсь в других об-ластях, в слове, в мысли. В принципе я делаю что-то похожее и там. Мне хочется освободить пространство от лишних, грязных, испорченных вещей. Не наполнить его чем-то еще, а скорее – освободить. Так что моя страсть к уборке или расчистке сада скорее дает мне нагляд-ный образ моих умственных занятий.

Следить и увязывать...
Что отличает людей, которые действительно нашли свое место? Прежде всего, как я замечала, то, что они гораздо мень-ше думают о себе. Они свободнее от фун-даментальной болезни современно-сти, от этого бесконечно проблемного

сти, от этого бесконечно проблемного «я». Кто я такой, и каков я и т.п., и т.п.... Наполеон я или тварь дрожащая, тений я или не гений? В их случае это не то чтобы скромность: это занятость. Вы помните, этим вопросом Сальери: и я не гений? — кончается «Моцарт и Сальери» Пушкина. Отец Иоанн просил меня в ходе разговора коснуться этой вещи, «Моцарта и Сальери». Что это за контраст. дара и труда — или избранника и самозванца? Сальери не самозванца! У него явно есть призвание, рано открывшаяся впечатлительность и страсть к музыке (как он описывает свое первое впе

чатление от музыки в детстве, как он чувствует музыку Моцарта). Вероятно, ошибка ето в другом: ето призвание не творческое. Музыкальное, но не творческое Если бы он стал... Нехорошо делать такие эксперименты с произведением искис экспериясные производением не-кусства, но, допустим, что мы рассмат-риваем пушкинское сочинение как слу-чай из жизни. Допустим, такой человек, как Сальери, который с первых дней так как сальери, который с первых дней так чувствует силу музыки, который так понимает с первого слуха то, что ему играет Моцарт, какое у него может быть призвание? Интерпретатора. Критика. Исследователя музыки. Несомненно. И если следователя музыки. Несомненно. и если бы он стал критиком, великим, проницательным критиком? Почему ему это не пришло в голову? Потому что композитор, творец заведомо выше. Создавать музыку почетнее, чем ее интерпретиромузыху почетисе, чем се интепретиро-вать. А если бы он стал критиком, ему не пришло бы в голову мерять себя Моцар-том. Это совершенно другое. Моцарт же том. Это совершенно другое. Монарт же – подчеркну: как он изображен Пушкиным — этим критическим чувством совсем не обладает. Ему это не нужно. Он прает, и не может оценить того, что играет. Они прекрасно дополняли бы друг друга: создатель – и интерпретатор. Характерно, что как раз у пушкинского Сальери, у человека, который занимается не совсем своим делом, все время встает вопрос: зачем? Какая польза? Он постоянно сплащивает: какая польза.

мя встает вопрос: зачем? Какая польза? Он постоянно спращивает: какая польза в гении Моцарта? Человек на своем месте этого не спращивает – как природа не спращивает, зачем пон что-то делает: зачем течет река, зачем стоят горы. У Мейстера Экхарта есть размышление о том, что, если бы мы тысячу лет задавали вопрос жизни, зачем она живет, и она соизводила бы имы страети, бы имы страети, бы сограму было волила бы нам ответить, ее ответом было

и: «Я живу чтобы жить». Мой учитель Никита Ильич Толстой как-то сказал мне, еще в университетские годы: «Если Вам, Оля, за каким-то делом придет в голову вопрос: а зачем это? – бросайте это дело (речь шла о выборе темы исследования). Все можно делать только до тех пор, пока не возни-кает вопрос: а зачем это? Это знак того, что Вы не на своем просто месте. Все настоящее делается ни за чем. Просто так».

Итак, мы пока говорили о природных призваниях. Духовное призвание в ных призваниях. духовное призвание в собственном смысле, я думамо, совсем другое. Это несомненно так, если мы обратимся к реальным историям таких призваний. Ими полно повествование Священного Писания.

Священного Писания.

Но предварительное замечание: как и в первом случае, стоит помнить о многообразии призваний, об их неожиданности. Св. Писание предлагает нам истории великих призваний, истории людей, решительно избранных из среды своего народа. Следует ли из этого, что ссть негризванные проди и, больше стр. негризванные проди и, больше есть непризванные люди и, больше того, что именно таких людей – больпинство, людей без духовного призвания? Я думаю, вы согласитесь со мной, что у каждого человека, поскольку он сотворен человеком, должно быть свое место, должен быть замысел о нем. Понять этот замысел, совпасть с ним – другое дело. Но не может быть челове-

понять этот замысел, совпасть с ним другое дело. Но не может быть человека, который ни для чего не нужен. Ненужного человека, совсем ненужного 
не может быть. Иначе мы с вами исповедовали бы другое богословие.
Герой Пастернака («Доктор Живаго») 
говорит: вы заботитесь о воскресснии, но 
вы не заметили, что вы уже один раз воскресли – когда родились, когда были приведены из небытия в бытие. Это уже воскресение, первое воскресение. И в этом 
смысле каждый рожденный человек уже 
призван, вызван из небытия для жизни. 
Кто меня всесильной властью 
Из ничтожества воззвал? 
как спращивает Пушкин в печальных 
стихах, написанных к дню своего рождения («ничтожество» на его языке — небытие). Сама по себе жизнь есть призвание. Ем опло бы не быть. Нельзя принимать это как простую данность: ну живу

ние. Ее могло бы не быть. Нельзя прини-мать это как простую данность: ну живу — и живу. Стоит помнить, что мы призва-ны к жизни, и сама по себе жизнь уже есть духовное призвание. Так что кроме различительного призвания, допустим, музыкального или какого-то еще, есть это первое и общее человеческое призвание — жизнь. Здесь исключений нет, если мы разделяем, умустимскую режу, если мы разделяем христианскую веру, если мы повторяем, что Христос «освещает и просвещает всякого человека, приходящего

в мир», то не может быть и ненужных, не избранных для жизни, не просвещен-ных изначально людей. Это, я думаю, и есть первое духовное призвание: жить. А другое призвание, так сказать, вто-

рое избрание, призвание уже в строгом рое избрание, призвание уже в строгом и конкретном смысле слова — о нем и повествуют библейские истории. Здесь в слове «призвание» звучит его прямой, исходный смысл: зов. Этот зов принадлежит Другому. Сам человек не может себя призвать. Прежде должен быть голос, который зовет. Человек отвечает на этот зов, как ответил Авраам — и пощед неизвестно кула шел неизвестно куда

Вот здесь-то мы видим очень стран-лю вещь. Если природное призвание, как ы описывали, в глубочайшем смысле мы описывани, в глуоочалинем смысле соответствует природе человека, то здесь как будто все прямо наоборот. Это призвание противоречит всей данности человека, которого призывают. Первое, что говорит такой призванный человек, это, как правило, отказ. Он отвечает, что просто не может исполнить того, что от него требуется, по совершенно очевидным причинам. Пожалуй, я не вспомню противоположных случаев. Авраам как будто не спорил. Но дальше... Уже престато не спорил. по дальше... уже преста-релая Сарра смеется, когда ей предвеща-ют родить сына. Самая вопиющая исто-рия - это, конечно, Иона. Вот до чего он сопротивлялся, до того, что попал уже в брюхо рыбе: но и после этого не перестал. Вспомните все эти призвания — вплоть до Благовещения (надеюсь, что вплоть до Благовещения (надеюсь, что это не звучит кощунственно). Первое слово Призванной: «Но как я могу это сделать? Я не знала мужа». Призванные призываются к невероятным для них вещам, к невозможным. «Объективно» невозможным. Пророки приводят доказательства этой невозможности: Иеремия молод, Моисей косноязычен...

Почему же здесь человек выбирается как бы вопреки его природе и надичным

почему же золеь человек выопрастся как бы вопреки его природе и наличным возможностям? Девица или старуха — чтобы родить, мальчик — чтобы поучать старцев. .. Это, я думаю, остается тайной. Но как будто бы в универсальный сюжет Но как будто бы в универсальный сюжет призвания входит сопротивление того, кто призван. Почему-то он сопротивляется. И он по-своему прав! Это как если бы хромому велсли стать танцюром или немому — спеть арию. Почему бы не выбрать для этого более подходящих исполнителей? И вот здесь — в отличие от того, что мы назвали природным призванием, вместе с призванием, создается пругая вместе с призванием создается другая, новая природа человека. Он получает все необходимое для исполнения призыва Моисею дается дар речи и т.д. Изначальные, данные свойства человека оказываются несущественными. Почему так? Мы можем только остановиться в недоумении. В самом деле: почему бы не выбрать блестящего оратора, чтобы он говорил с народом? почему бы не послать менее строптивого человека, который сразу же ответил бы: «Да, я сейчас же пойду в Ниневию и все им расскажу». Нет, почему-то почти всегда выбирается такой сопротивляющийся материал. Быть может, для того, чтобы была очевиднее, как говорится, слава Божия, сила, которая совершается в бессилии, — вот, вновь из ничего, из праха творится человек, когда это нужно. Но может быть, есть другая готовность и пригодность, которых сам человек в себе не знает — и на основании которых он и призывается... Во всяком случае, библейские истории призвания как-то проясняют ту высочай-шую ценность, которой в христианстве наделяется послушание. Мучение послушания, труд его и загадка состоят в том что оно чаще всего противоречит нашей наличной природе. Наша природа, наши склонности отталкивают его: нам велят другое! И мы не можем сказать: «Чур, не я! Нет, это не для меня, это для кого-то другого!». Вот на этом я и кончу.

И. Пономарева: Значит ли то, что если человек не задает себе вопроса о своем при-звании, значит ли это, что он просто ду-ховно незрелый? И наоборот, если он заду-мывается, ищет, это знак его духовной эре-лости? Есть какая-то здесь закономерность?

Ольга Седакова: Вы знаете, бывают очень суетные поиски. В искусстве это очевидно. Не помню, кто из замечательных мастеров сказал об «исканиях»: «они ишут там, где нужно находить», «Находят» как будто ненароком. «Искать» можно до конца жизни. Бывает, что такие

поиски - вовсе не знак того, что человек созрел, а как раз наоборот. Кроме того, человек может исполнять свое задание безо всяческих поисков, даже не думая, что он что-то особенное делает. Вы наверняка знаете известный сюжет в разверняк ных Патериках: великий подвижник в пу-стыне в какой-то момент решает, что он достиг последних высот в духовном совершенстве и спрашивает в молитве, есть ли кто достигший большего? И слышит ответ: «Поезжай в такой-то город и там на такой-то улице ты увидишь сапожни-ка: вот он достиг большего». Он слушается, находит этого сапожника и расспрашивает его о духовных подвигах. Сапож-ник же ему говорит: «А я ничего особен-ного не делаю». В дальнейшем выясняного не делаю». В дальнеишем выясия-егся, что то, что он делает не замечая и не считая особым духовным делом, и есть лучшее исполнение духовных требова-ний. (Этот сюжет по-новому повторил. Лев Толстой в «Отце Сергии»: помните, как отец Сергий навещает Пашеньку?) Может быть и такое. Человек исполняет призвание, не ища его, не видя, не отда-вая себе в этом отчета. И такое исполне-ние может быть оценено выше. Вилимо ние может быть оценено выше. Видимо потому, что оно совсем искреннее. Что это и есть та самая «полная мира» и «переполненная чаша». Такая мера самоотдачи, что не остается пространства для взглячи, что не остается пространства для взглячи. да на собственное действие со стороны.



В шестой же месяц послан был ангел Гавриил от Бога в город Галигейский, по имени Назарет, к деве, обрученной муж 10 имени Иосиф, из дома Давидова; и им. девы — Мариам. (ЦК. 126-27) Рембрантд Харменс ван Рейн

Нет, я не стала бы говорить со всей определенностью, что те, кто ищут, уже проснулись, а те, кто не ищут, спят. Наверно, какое-то другое различение нуж но найти для такого сна и пробуждения

И. Пономарева: Ольга Александровна, а по каким законам должен жить чело

а по каким законам должен жить чело-век призванный? Если он действительно однажды понял, что никуда не деться? Ольга Седакова: Я думаю, что он и бу-дет их открывать. Будет открывать эти за-коны. Он будет понимать, что лично ему (здесь очень важен этот личный момент) во вред и на пользу. Другим вот это, на-пример. можно, а ему помемот это, наво вред и на пользу. другим вог эти, на пример, можно, а ему почему-то нельзя. Он может даже и не уметь объяснить себе, почему. Но откуда-то он это очень точ-но знает: он знает – или чует (Бродский говорил, что он руководится нюхом, как собака), на каком месте он может нару-шить что-то такое, что отразится на его даре. Есть поразительное место в днев-никах Толстого (В.В. Бибихин его часто никах тольстою (в.в. выможне то часто вепоминал): «можно убить человека и не совершить греха, а можно так откусить кусок хлеба, что это будет смертельный грех». Это наблюдение художника. Мы знаем рассказы, правдивые и апокрифические, о разгульной жизни знаменитых художников. На их произведениях эти грубые нарушения морали почему-то фатальным образом не отражаются. Но есть то, что непременно отразилось бы, что исказило бы самое существо призвания. Что это? Я думаю, в разных случаях разное. Это зависит, видимо, от самой вещи, которую от него ждут, к которой он призван. Что нужно для этой вещи, то от него и требуется.

**Е. Новикова:** Ольга Александровна, как Вы думаете, возможен ли такой вариант ы оумисте, возможен ла таков вариатного человек так и не нашел предназначенного ему места, как первую ступень, которую Вы назвали, но в то же время он исполнил призвание? То есть, духовное призвание он

исполнил, а предназначения своего не нашел.

Ольга Седакова: Думаю, да. В таком случае мы можем думать, что его предназначение и было духовным призваниназначение и оыло духовным призвани-ем, а не чем-то другим. Про того са-пожника из Патерика, о котором мы вспоминали, не сказано, чтобы он был изумительным, лучшим сапожником в городе. Сказано, что заработанные этим ремеслом деньги он раздавал.

Е. Новикова: А, например, когда пред-назначение человека вступает в проти-воречие с его призванием? Ольга Седакова: Да, спасибо, Ваш воп-

Ольга Седакова: Да, спасибо, Ваш вопрос напомнил мне, что я еще не сказала одну важную вещь, о которой собиралась сказать. Если это предназначение (природное влечение, талант, способность найти свое место в жизни и быть продуктивным на этом месте), если его принимают за собственно духовное призвание, что часто бывает, это очень опасная вешь. Тогля служение своему предназнаети. вещь. Тогда служение своему предназнавещь. Тогда служение своему предназна-чению, дару превращается в идолопок-лонство. А идолы, как любил повторять Аверинцев, требуют человеческих жерт-воприношений. Есть интересный рассказ молодого Пастернака «Параллельные октавы», об органисте, который в увле-чении своей игрой убивает собственного сына. Позлици отглосок ромянтического сына. Позлици отглосок ромянтического сына. Поздний отголосок романтического культа художника. Как бы не обсуждали запредельную для человеческого понима-ния историю жертвоприношения Авраа-ма, это совсем другое дело. Пастернаков ский художник не ведает, что творит. Он до всякого требования жертвы готов до-пустить для близких что угодно ради сво-его служения. Обожествление искусства, как и любое другое сотворение кумиров, плохо кончается. Но я уверена, что художники, которым удалось создать нечто великое, создали его именно потому, что не поклонялись искусству или творчеству как таковому, а все прочее и всех прочих считали лишь средством или материалом для него. Такого рода поклонение свой-ственно как раз людям типа Сальери, полупризванным\*

В. Захаров: Ольга Александровна. скажите, пожалуйста, предназначение дает человеку какую-то свободу: свободу от отчужденности, свободу от отчужденноотужденности, свободу от отужденно-сти от своих чувств, от своих мыслей. А призвание человека, не основано ли оно уже на обретении предназначения, о ко-тором Вы говорили, что человек сможет услышать призыв только тогда, когда он в него поверит, когда он не будет для него только лишь внешним, когда он внутри у него раздастся и он узнает его. Именно узнает как свое. А для этого опыт своего уже должем быть внути

уже должен быть внутри.
Ольга Седакова: Да, конечно, я думаю, что это очень важно. Я помню замечательный фильм о Франциске Ассизском «Брат солнце, сестра луна». Молодой Франциск вместе с другими юношами Ассизи собирается на войну. Он добро-вольно нанимается в войско городского аристократа, готовящегося воевать с соседним городом, Перуджей, потому что таким образом надеется быть причислен-ным к рыцарям. Как известно, он с детства мечтал принадлежать к благородно-му сословию. И участие в военном похо-де — самый прямой путь к этому. По-скольку Франциск был сыном богатого куппа, он приобрел доспехи лучше, чем у дворян (потом он отдал их обнищав-шему рыцарю, и вообще поход этот для него окончился тяжелым кризисом, но я не об этом, не о житии, а о фильме). Так вот, совершается молебен перед походом. Проходит священник, и привычно, до-вольно рассеянно машет кадилом перед строем воинов. Они стоят и воспринимают все это тоже привычно и машинально. Всем понятно, что это более-менее формальный обряд. Но когда дым каса-егся Франциска, он вдруг вздрагивает, вдыхает и прислушивается. Мы видим, что лицо его изменилось, в нем что-то про-исходит. Благовоние достигло его. Эта сцена – полностью режиссерское созда-ние, в житиях Франциска этого эпизода нет - мне кажется очень знаменательной. Она дает нам увидеть, как все происходит в действительности: кадят перед многими, а вдыхает дым почему-то кто-

Лве следующих пеплики см. в прило-

В шоне 1988 года в Москве открылся Свято-Филаре-товский православно-христианский институт — тогда Московская высшая православно-христианская школа — первая в наступающем новом времени страны Высшая христианская школа для мирян, родившаяся «снизу», как ответ на насущную потребность церкви в высокообра-зованных, воцерковленных, служащих ее ченах. Про-шедшие 20 лет — это целая эпоха для нашего народа и нашей церкви. О том, как прожил ее институт, как он служил возрождению Церкви Христовой и нашего наро-да, о людях, которые работали, преподавали и учлись, поддерживали институт молитвой и своим добрым име-нем, мы хотим рассказывать в новой рубрике «Кифы».

Сегодня мы расскажем об одном из тех, кто вошел в Попечительский совет СФИ, сформированный в 1996 году для научной, духовной, моральной и материальной помощи институту. Члены Попечительского совета — это не только известные ученые в своей области, но и свидетели истины и правды современной церковной и общественной жизни. Среди них единственный почивший член совета архивпископ Михаил (Мудыогин), который проявил духовный героизм и удинтельное подвижничество, всей душой поддерживая Свято-Филаретовский институт, используя весь свой

авторитет, все свои возможности для помощи в становлении и развитии института.
Истинный пастырь и блюститель Церкви Христовой,
магистр богословия, профессор Санкт-Петербургской
духовной академии архиепископ Михаил родился 12 мая
1912 г. в Санкт-Петербурге. Получил разносторониее
образование, закончил Институт иностранных языков, Институт металлопромышленности, а в 1964 г.
— Ленинградоскую духовную академию. Работал чернорабочим на заводе «Красный путиловец», затем — в
конструкторском бюро, занимался научными исследованиями, защитил диссертацию, был доцентом Лепинградского Горного института.
Церковый путь будущего архиепископа начался очень
рано. Его мать была членом братства Александро-Невской лавры, созданного и возглавляемого исповедника
ии веры братьями архимандритами Гурием и Львом
(Егоровыми). В 1930 г. по делу братства вместе с матерью он был арестован и содержался в тюрьме.
Еще в детстве начал читать в церкви и был посвящен
в стихарь священномучеником митрополитом Вениамином Петроградским. В 1958 г. рукоположен во священника, служил в Вологодской епархии, а с 1966 г. начал преподавать в Ленинградской духовной академии и
скоро стал ее ректором.

В 1966 г., откликнувшись на настоятельную просьбу архиен. Никодима (Ротова), был возведен в сан епископа. Был викарием Лениперадской митрополии, епископом Астраханским, а затем — архиепископом Вологодским. В 1993 г. ушен по возрасту за штат.
Всю свою жизнь архиепископ Михаил помнил и старалск воплощать в жизнь заветы той церковной среды, в 
которой был воспитан, в особенности — идеи, которыми вдохновлялись повомученики и исповедники российские, деятели Московского собора 1917—1918 гг., 
будучи, таким образом, одним из немногих архиереев, 
сохранивших не только иерархическую, но и духовную 
пресеметвенность с тем лучшим, что было в Российской церкви до трагедии 1917 г. Особенно он ревновал 
просвещении нароав Божьего, и в связи с этим — о доступности и понятности в церкви слова Божьего — в 
чтении Священного писания и богослужении в целом. 
«Каждое слово в церкви должно быть полезным, долж--тенна съященного такина и обосъджены в целот. «Каждое слово в церкви должно быть полезным, долж-но ложиться в ум человека и его сердце», — говорил он и старался делать все, чтобы это стало реальностью.

Сейчас Воскресенским православным братством гото-вится к изданию сборник писем владыки Михаила свое-му духовному сыну и другу В.А. Никитину. С его раз-решения мы публикуем два письма из этого сборника.

### **ЦЕРКОВЬ ДАНА НАМ ХРИСТОМ...**

Дорогой Валя! Вчера получил Твое письмо. Как хорошо получать письма, которых содержание радует, волнует и настраивает на серьезные мысли! Твое письмо так меня настроило, что, как видишь, отвечаю с непривычной быстротой

правивает на серьезные мысли: тове письмо так меня настроило, что, как видишь, отвечаю с непривычной быстротой.
Прежде всего, почему Ты не извещаешь о получении журналов, хотя я об этом уже спрашивал? А следовало бы известить без всяких запросов. Я послал тебе сначала два ЖМП, а потом БТ 17 с сще какимто ЖМП, и все как в воду кануло. Правда, сегодня получил от Тебя какие-то 9-50 на имя Управления и догадываюсь, что это наложенный платеж, но надобыло все же сразу же известить. А вот первое отправление (два ЖМП) так и осталось с неизвестной судьбой. Вот просишь у меня Карташева, я пришлю (из Ленинграда) и опять буду томиться неизвестностью, попала ли эта ценная книга адресату или нет! В этих делах необходима строжайшая аккуратность.
Теперь перехожу к более существенным делам. Ты желаешь мне «долгих лет служения Святому Православию». Это штампованное выражение приемлемо для меня с существенной отоворкой. Дело в том, что самым православным является Иисус Христос; никто не славил Бога так «право», как Он. Я понимаю свою жизнь (не считая грехов и благоглупостей) как служение Богу, открывшему нам Себя в Личности Господа Иисуса Христа, а Православию лишь постольку, поскольку оно равняется на Него, нашего Спасителя и Господа, э оно не всегда равняется! Иначе, возвращаюсь к примененно Утверждается в общехристианском действительно травославия и имябожества, то это болезненные прыщики на церковном теле, которые, Слава Богу, не сильно раз-

но утверждается в общехристианском деиствительно православном афоризме: «Един свят, един Господь Иисуе Христое во Имя Бога Отца». Что касается имяславия и имябожества, то это болезненные прыщики на перковном теле, которые, Слава Богу, не сильно разрослись и практически отмерли. Это результат человеческой узости, тупсти, желания пооргинальничать, а общем — явления мерзкие, за которые можно только краснеть. Тратить время на их изучение просто не стоти. Даже пресловутая «софийность» Булгакова и К, при всей своей надуманности и еретичности (так хорошь вскрытой в свое время патр-хом Сергием Страгородским) все же явление более серьезное в богословском мышлении, чем упомянутая Тобой белиберда.

Еще одно размышление. Ты пишешь, что Карташов Тебе нужен для «уразумения борьбы Православной Церкви с еретическим учениями». Карташев дает историю Вселенских Соборов. Во времена семи Всел. Соборов (т.е. до 787 г. — время созыва последнего из них) термин «Православная Церковь называлась Каф(т)олической (т.е. вселенской), уристианской, апостольской и других наименований не было. Термин «православная» (ортодоксальная) появился много позднее; еще позднее (только в славянском переводе Символа Веры подменили слово кафолическая, т.е. вселенская, что отнюдь не однозначно с «соборная» (которым в славянском переводе Символа Веры подменили слово кафолическая, т.е. вселенская, что отнюдь не однозначно с «соборная»), а существительное «соборность» впервые было применено известным славинофилом Самариным в серелине XIX в.

Очень Тебя благодарим за благожелательный и объективный отзыв о «Катюше». Совершенно с Твоими замечаниями в целом согласен. Неясным остается только, почему Ты считаешь рассказ о Давиде и Урии каким то Deus ex machina? Прочти внимаетально предшествующую главу и само выступление Наума Самойловича, и Ты увидишь, что поведение Елены, т.е. ес еближение с героем повести было замечено сослуживщами и вызывало их осуждение; у Н.С. оно прорвалось нару-

жу в тактичной форме библейской аналогии! Какое уж Deus ex machina? Затем песню солдаты поют на улице уже после того, как искушение было преодолено, а Ты пишешь, «одна лишь песня о верности вряд ли могла подвигнуть Елену на противостояние соблазну». Посмотри и напиши мне, правильно ли воспоминание,

смогри и папиши впе, правились которое я сохранил.
Сомневаюсь, чтобы Света когда-нибудь напечатала эти литературные опуск: хотя она и говорит, что я сам виноват, не отдав ей их в печать до сих пор, однако, она так сильно и часто болеет, что и с основной работой теперь не справляется. Конечно, было бы здорово при-



вести все в порядок и что-то попытаться напечатать не вести все в порядок и что-то попытаться напечатать не только на машинке! Однако для этого требуются объединенные усилия, Твои и мои, а м.б., с привлечением еще и других, хотя бы технических сил, а все мы отча-янно занятьть. А все-таки, может быть. Я согласен на правку «Катюши» в том духе, как Ты считаешь нужным. Ну, на этом пока кончаю. Желаю Тебе, дорогой, больших успехов и особенно здоровья, которое в Тво-

их условиях самое важное и что является Твоим уяз-

их условиях самое важное и что является твоим уяз-вимым местом.

Привет тебе от Норы (она сейчас у нас с Гарри-ком) и Светы. Надеюсь в ноябре побывать в родном городе. Призываю благословение Божие и целую. Твой А. Михаил

28/ Ш - 1979 г. Дорогой Валя!

Благодарю за письмо и за выполнение моей просьбы: Ширинкин сразу же прислал мне телеграфный ответ. Очень рад, что мои заметки оказались в какой-то степени полезными. Что касается высказывания, ко-

степени полезными. Что касается высказывания, которое меня так взорвало, то кому бы оно ни принадлежало, оно не просто неверно: оно опасно, и я объясню почему.

В Церкви (в нашей РПЦ) есть множество людей (чуть ли не большинство неформальных верующих), которые любят Церковь, но не любят Христа. Они влюблены в церковную внешность, порядок, чин, устав, обрядность, «благолегие», иконы, пение и прочие элементы и стороны церковной жизнедеятельности, но

Христа они не знают и, конечно, не любят, а следовательно не любят Бога (Ио. Х1У, 21; ХУП, 26). К ним полностью относятся слова «тщетно чтут Меня, уча учениям, заповедям человеческим». Конечно, каждый из нас, членов Церкви, находится под действием этого из нас, членов Церкви, находится под действием этого искушения, но многие подпадают ему с чрезмерностью, и, самое страшное, им кажется, что все в порядке, что они находятся на пути спасения. «Ну как же? Ведь Церковь! Что может быть святее и выше! Ведь через Церковь мы познаем Христа».

В последнем утверждении до сих пор верно, но здесь один шат до того, что меня встревожило; «Церковь дала нам Христа», а это уже совершенно неверно, ибо ставит Церковь над ХРИСТОМ, уже не тольсь в «благочестивой» (чаше всего — в тошнотвоюной

жовь дала нам Христа», а это уже совершенно неверно, ибо ставит Церковь над ХРИСТОМ, уже не только в «благочестивой» (чаще всего — в тошнотворной слейной) практике, но уже и в теории, в богословской формулировке!

Наоборот, Церковь — дана нам ХРИСТОМ, Ее СОЗДАТЕЛЕМ и ГЛАВОЙ, и дана как средство нашего спасения, нашего восхождения к БОГУ через Того же Богочеловека ИИСУСА ХРИСТА.

В ХРИСТЕ есть БОЖЕСТВЕННОСТЬ и человечность, но человечность безгрешная; в Церкви тоже Божственное Начало (ДУХ СВЯТОЙ) и человеческое, но последнее отнюдь не безгрешно. Поэтому из Церкви нельзя делать себе кумира, - нельзя ее обоготворять, ни практически, ни теоретически, нельзя, чтобы она с ее «преданиями старцев» (Мф. ХУ, 2-3) закрывала собой правду и красоту Божию, подобно тому, как иконостае скрывает от нас СВЯТЫНЮ, находящуюся и совершающуюся на Престоле (чего, к счастью, нет ни у католиков, ни у протестантов).

ХРИСТОС призывает нас любить БОГА и ближних, но нигде не призывает любить БОГА и ближих, но нигде не призывает любить Церковь! Правда, Церковь состоит из ближних и должна была бы объединять их так, чтобы не было друг другу более близких людей на свете, чем членов «Елиной святой христинской Церкви» (это слова Апостольского Символа веры), но разве она это осуществляет?

Сколько в Церкви, в нас, ее членах, всякой галости! Святость Церкви, ее тацинств, возвещаемого ею Слова Божия от этого не помрачается, но о наличии в ней элемента человеческого, в т.ч. вносимого людьми зла, не следует забывать, наоборот, надо о нем помнить, чтобы с ним бороться во ИМЯ ХРИСТО-ВО.

«Наступит время, когда те, кто будут предвать вас.

ВО.

«Наступит время, когда те, кто будут предавать вас, будут думать, что они тем служат Богу». Это ХРИС-ТОС сказал о тех иерархах, которые в 1504 году сжигали новгородских «сретиков», о тех, кто сжег Аввакум, кто затравил и стноил в заточении св. Максима Грека, кто в течение трех столетий преследовал железной рукой миллионы русских людей только за то, что они придерживались старины и не хотели принять «реформ», проведенную грубо и резуде но кудо и неумето.

придерживались старины и не котели принять «реформу», проведенную грубо и резко, но купо и неумело. Я нарочно не упоминаю инквизицию, ибо не люблю с воодушевлением набрасываться на что-либо с благосклонного поощрения вышестоящих, ибо все католическое, как известно, можно ругать вовсю, а о своем надо «благочестиво», со «смиренномудрием»

своем надо «благочестиво», со «смиренномудрием» умалчивать. Молодость моего сердца, которую ты столь любезно отмечаешь, соединяется во мне, надеюсь, с опытом старого человека, который знает, что духовное звание, ни тем более — ношение рясы (это в связи с тем, что Ты пишешь о Флоренском) сами по себе не делают человека лучше или хуже, тем менее делают сто христианином.

Не письмо — а богословский памфлет! Прости, что

я так распространился, но уж больно актуальный воп-

рос. Архиепископ Михаил



Êèôà\_63-5.p65

# ПОМИРЯТСЯ ЛИ И ПОЙМУТ ЛИ **ΔΡΥΓ ΔΡΥΓΑ Ο**ΒΑ «ΒΡΑΤΑ»?

Из доклада ректора СФИ, проф.-свящ. Георгия Кочеткова «О Церкви как культурообразующем начале в контексте проблемы преодоления разрыва между светским и церковным». Москва. 21 ноября 2006 г. ГИМ.

Представляется бесспорным, что мы живем в мире часто нецерковном и бескультурном, а к тому же давно лишившемся своей целостности и цело-

мудрия. Есть разрывы между внешним и внутренним, между божественным, общественным и государственным, между церковным и светским. Должно ли быть единство в этих вещах? Если верить Евангелию, то да, ибо «Кто сотворил внешнее, Тот сотворил и внут-

реннес». Однако не случайно там же говорится: «Отдавайте кесарево кесарю, а Божье — Богу», из чего следует, что преодоление разрыва этих начал не означает их неразличения. Более того, возможна и необходима

их определенная исрархия.
Пока будем считать достаточно понятным, *что* есть церковное (хотя и этого вопроса нам придется

как-то коснуться в конце доклада), сейчас же уточним, что мы понимаем под светским. Как оно соотносится с секулярным, мирским и мирянским?

Думается, что светское не тождественно мирскому и только мирянскому, как и церковное — просто духовному. Мирское по преимуществу связано с сто духовному, инфеское по преимуществу связано с библейским понятием «мира, который во эле лежит», а светское — с тем или иным «высшим светом» общества. Да, оно может распространяться на ту или иную часть государственной, как и вообще мирской жизни, но оно не может отождествляться с ней. Как светское не тождественно секулярному, в том числе государственному и мирскому, так оно не тождественно и культурному, которое может быть и простонародным. Светское же всегда говорит нам и простонародным. Светское же всегда говориг нам о какой-то элитности, о той или иной иерархичнос-ти и каком-то качестве всех форм человеческой, ро-довой и общественной жизни. Оно само есть некая внешняя и внутренняя форма, которая является смыслообразующим началом. Все человеческие смысль обрегаются на пересечении, на «перекрес-

тке» светского и духовного. Что касается духовного, то все светское обще ство, вся культура и даже мирское государство должны быть заинтересованы в развитии духовных начал в каждом человеке и в самом обществе. И при этом государство совсем не обязательно должно становиться конфессиональным. Но все-таки строительство подлинно светского, т.е. духовно-аристократического общества и государства и поддержка ими такой же светской, духовно-аристократической культуры — одна из задач, в решении которой должны туры одна из задат, в решении которон должны быть заинтересованы в первую очередь церковные и национальные силы.

Конечно, существующий раскол между светским

и духовным, церковным, этими двумя сторонами жизни человека и общества, однозначно недобр и

Да, сейчас, как мне это уже не однажды прихода, сеичас, как мне это уже не однажды прихо-дилось говорить и писать, начиная с первой полови-ны 90-х годов прошлого века, у многих есть «сек-тантская подоэрительность к полноте обществен-ной, человеческой и церковной жизни, содержащей в себе и светский элемент. Отсюда проистекает и характерное для многих наших современников не доверие к светским книгам, к философии, к свободной творческой деятельности человека»<sup>1</sup>.

Нельзя не согласиться с тем, что некоторые основания для подозрительного отношения церкви к светской культуре имелись и имеются. Она действительно в последние века европейской истории уходила из отчего дома, подобно евангельскому блудному сыну. Но не надо забывать и того, о чем еще сто лет назад писал С.Н. Булгаков в статъе «Церковь и культура»<sup>2</sup>. Он задался вопросом: «Что было с людьми церкви в этот внецерковный и даже анти-

людьми церкви в этот внецерковный и даже антицерковный гуманистический век?»
Отвечая на этот вопрос, он далее размышлял таким образом: «Нельзя отрицать, что они приняли за это время некоторые черты духовного облика старшего брата, как он изображен в евангельском рассказе. При верности и строгости своего служения они вместе с тем усвоили высокомерно-недоброжелательное и фарисейски-мертвенное отношение к младшему брату <культуре>, который хотя и «согрешил пред небом и пред Отцом» во время своих странствий, но сохранил открытую живую душу. вую душу.



Возвращение блудного сына. рантд Харменс ван Рейн. 1668 г.

Помирятся ли и поймут ли друг друга оба брата? Вот великий и роковой вопрос, который ставится теперь историей. Раскол жизни на «светскую» и церковную, вне-

церковность и внерелигиозность (отчасти же и антицерковность и антирелигиозность) современной культуры и внекультурность (отчасти же и антикультурность) современной церкви вносят разлад и двойную бухгалтерию даже в души тех, кто сознает всю пум оумалистирию даже в души тех, кто сознаст всю историческую относительность и внутреннюю не-нормальность этого раздвоения. Создать подлинно христианскую, церковную культуру и возбудить «культурную» жизнь в церковной ограде, внутрен-не победить эту противоположность церковного и светского — такова историческая задача для духовного творчества современной церкви и современного человечества. <...>
Следствием угашения духа и враждебного про-

тивопоставления стихий светской и церковной и явитивопоставления стихии светскои и церковнои и яви-лось вырождение, извращение церковной жизни и деятельности за пределами храма. Церковная орга-низация стала не творческой, но консервативной и даже реакционной силой истории, оказавшись в ес-тественном и прискорбном союзе с темными историческими силами, при этом унижаясь до роли, совершенно уже не соответствующей ее достоинству.

Трудно себе представить, насколько изменилась бы вся наша жизнь, какими радужными красками расцветилась бы она, как стала бы легка и благостна, если бы вспыхнуло подлинное пламя христи-анского творчества и вдохновения, если бы в церкви восстановилась та полнота жизни, которой жаждет

современный человек. <...> Поэтому <церкви> нужно любовно, без кичливости, но с христианским смирением открыть свое сердце «светскому» миру и, может быть, тогда и стар-ший брат вместе с Отцом дождется радостного дня, когда увидит, что блудный сын <светская культура> был мертв и ожил, пропадал и нашелся. И с той, и с другой стороны должна быть признана обоюдная вина и принесена духовная жертва, и тогда естественно возникнет взаимное притяжение, и воссоздастся живая, творящая, взыскующая грядущего града, во-истину воинствующая церковь: «Се, стою у дверей и

учу...» <...>
Пока <же> существует обширная религиознонейтральная зона «светской» культуры, последнее решительное столкновение добра и зла <еще впереди, поле человеческого существования> не созрело для последней жатвы, ибо не может быть осознано во всей своей широте и непримиримости. «Ничто в мироздании не должно остаться двусмысленным» (Шеллинг).» $^3$ 

Таким образом, церковь и культура сейчас все еще существуют как союзники и конкуренты. Есть между ними конфликт, но есть и стремление к нормализации жизни с обсих сторон. Здесь никто не дол-жен забывать, что есть заслуги культуры перед церковью и народом и есть соответствующие заслуги церкви перед народом и культурой. Исходя из этого, можно признать необходимость

паритетных начал, когда речь идет о церкви и культуре как социальных институтах. Это не отрицает понимания того, что всем необходимо восстановление справедливости. Если что-то было, например, создано церковью или для церкви, а потом было несправедливо у нее отобрано, то в случае имущественного спора надо отдавать предпочтение церкви, даже если музеи или другие учреждения культуры уже вложили в это свои силы и средства. Да ведь и само отобранное у церкви использовалось не на арендных началах, а всегда бесплатно. Но во всем здесь должны быть трезвенность и чувство меры. заесь должны овы презенность и чувство меры. Надо треаво понимать и признавать, что современ-ная церковь не может все свое бывшее имущество нормально использовать и сохранять. Уверен, что здесь есть даже опасности культурных и историчес-ких потерь и вольных или невольных искажений. Сви-детельства этого уже не однажды были явлены в детельства этого уже не однажды были явлены в последние годы, когда со стороны некоторых церковных деятелей и учреждений извращалась историческая правда. Ясно, что так не должно быть, потому что церковь тоже отвечает за память народа. Она должна хранить ее неповрежденной вместе с культурой, а не вместо культуры. Поэтому и церкви необходимо учитывать реальные возможности и средства, имеющиеся в сфере светской культуры. Сейчас мы говорили о церкви как социальном институте, о церкви с малой буквы. Если же говорить о Церкви не только как о социальном и каноническом институте, а как о мистическом и мисте-

ническом институте, а как о мистическом и мистеническом институте, а как о мистическом и мисте-риальном начале и организме, дающем вдохнове-ние и воодушевление людям и даже всему народу, то тем более предпочтение во взаимоотношениях между Церковью и культурой нам следует отдавать именно ей. Мистические границы Церкви всегда в истории и шире, и уже ее видимых, внешних гра-ниц. Именно поэтому она и может вдохновлять и воодушевлять не только своих членов, влиять на

ниц. - имс-ино поэтому она и может вдожновлять на жизнь не только в своих внешних границах. Итак, являясь источником вдожновения и вооду-шевления для народа, сама будучи Народом Божь-им, Началом единым, святым, вселенским, собор-ным и апостольским, Церковь с большой буквы по-казывает себя в истории как важнейшее культуро-образующее начало. Она порождает культуру как не-что целое, по-человечески открытое и свободное, ибо она сама живет Духом Любви и Свободы, твор-чества, надежды и веры. Это дает ей возможность различать добро и зло и служить мерилом правды, красоты и справедливости в отношениях между людьми и в делах отдельных людей и организаций. Она видит гармонию, знает во всем чувство меры, вкуса и такта. Она созерцает мир и слышит музыку сфер. Она не признает деление мира и человечес-кой жизни, в том числе на сферу церковного и свет-ского, и знает, что в Божьем мире и в Церкви нет большей власти, чем власть Любви. Отсюда в ней большей власти, чем власть Любви. Отсюда в ней образуется ее жертвенное и сострадательное начало, наряду с радостным удивлением в жизни и тор-жеством конечной победы в мире и человеке над разложением, безобразием, хаосом, смертью, вся-ким грехом и злом. Это не может не касаться экзистенциальных глубин жизни каждого современного человека, как и всего нашего народа и общества, до сих пор немыслимых вне сферы христианской, православной культуры.



<sup>&</sup>lt;sup>°</sup>Свящ. Георгий Кочетков. Преодоление раскола между светским и духовным в человеке и обществе // Православная община, № 3 (21), 1994. С. 60. <sup>°</sup> Вопросы философии. Вып. 1. М., 1906. Цит. по: Православная община, № 3 (21), 1994. С. 44-53.

Булгаков С.Н. Церковь и культура // Православная община,  $N^{g}$  3 (21), 1994. С. 48-49, 50, 52.

#### Православный мир о ситуации в Твери

На меня, на мою жену, на всех, с кем мне пришлось в эти дни встречаться, это отлучение произвело удручающее впечатление. Как мог это допустить Владыко Виктор? Отлучать от причастия невинных детор? Отлучать от причастия невинных де-тей – уму непостижимо, такого в истории Церкви еще не было, но и скопом сотню взрослых ни в каком грехе не повинных – безумие, потеря ориентиров... Это не толь-ко неканонично (превышение власти), а просто кощунственно, вразрез со всем уче-нием Христа. Святейший Патриарх и Св. Синод должны добиться отмены этого по-становления Тверского епархиального со-вета иначе опо ляжет тяжелым пятном на вета, иначе оно ляжет тяжелым пятном на всю Церковь.

Никита Струве, член епархиального

совета Западно-европейского Экзархата, Мария Струве-Ельчанинова

В основе движения о.Г.Кочеткова и его последователей лежат здравые устремления. Возможно, некоторые из них реализуются не совсем верно, но это не повод к тому, чтобы запрещать движение вообще. Кате-хизация, сознательная литургическая жизнь хизация, сознательная литургическая жизнь христиан, чувство общины и соборности, развитие здравой инициативы «снизу» — все это настолько важно для современной Цер-кви, что всякий опыт в данных областях представляется ценным и достойным об-суждения, а не осуждения. Сегодня мы сто-им перед вызовами, на которые должны дать ответ. И от этого ответа будет зависеть бу-дущее православия в постсоветском про-стовистве. Путь запретов же кажегся велу-

дущее православия в постсоветском про-странстве. Путь запретов же кажется веду-щим скорее в тупик.
Из статьи свящ. Андрея Дудченко «Осуждать или обсуждать? По поводу от-лучения «кочетковцев» от Причастия в Тверской епархии»

Пверской спархии»
На самом деле выход до смешного прост: свой храм для общины кочетковцев с настоятелем, рукоположенным спископом из их числа. И пусть они молятся
– с благословения епископа – по тому Уставу, который им кажется лучше, понят-ней, оптимальней. Хотите на русском: да ради Бога! Пусть епископ благословит пе-

ради вога: пусть епископ опатословит пе-ревод и – вперёд.

Я уверен на все 100, что если бы дело было не в Твери, а в Сурожской епархии при жизни митр. Антония, всё так бы и решилось, к взаимной радости и епископа. и общины

па, и оощины.
И то, что в Тверской епархии такое самоочевидное решение кажется немыслимым (и даже не обсуждается!), то, что вместо подхода с любовью, как к детям сво-им, которых надо понять и помочь, пред-почитают применять власть, наказывать и карать, относясь к ним, как к «пьяным

и караль, отпольськ к пим, как в «півлным хулиганам», свидетельствует, увы, о глу-бокой духовной болезни иерархии... Свящ. А. С-ов, Санкт-Петербург (по взглядам и убеждениям — умеренный традиционалист и консерватор)

Вот не понимаю я этой логики Примерно в одно и то же время в Тве ри одни и те же действующие лица:

ри одни и те же деиствующие лица:

1) Проводят вечер кельгской музыки:
«Объясняя цель организации вечера, председатель Миссионерского отдела Тверской
епархии протоиерей Александр Шабанов отметил: «Мы хотим показать, что этническая кельтская музыка наполняет человека радостью, и рассказать, что служение Богу тоже радостно. Древнеирландские монахи, тоже рассетно, деятистралиские зопаки, живя в монастырях с очень суровым уставом, не чуждались музыки и поэзии. Православие — это не «перечень запретов», а праздник, любовь и счастье».

2) Отлучают от причастия Тверское брат-

ство, ведь Православие — это не «перечень запретов», а праздник, любовь и счастье. **Н. Базилевич, Минская епархия** 

### КОНТРМИССИЯ ВСЕГДА БЫЛА СВЯЗАНА С ЗАБОТОЙ ОБ УТВЕРЖДЕНИИ ИДЕОЛОГИЧЕСКОГО ВЛИЯНИЯ

Интервью с зав. кафедрой богословских дисциплин и литургики Свято-Филаретовского института Д. Гзгзяном

 Каковы, на Ваш взгляд, исторические причины возник-новения и развития контр-миссии?
 Д. Гэгзян: Контрмиссия — явление, которое практичес-ки всегда было связано с одной заботой — утверждение идеологического влияния. Обычно контрмиссия развораимеатога тогда, когда существует или угроза утратить не-когда имевшееся идеологическое влияние, или, наоборот, когда сознается необходимость навязать идеологическое когда сознается неоголодимость навязать идеологическое влияние, например, этносам, только вовлекаемым в им-перский план, которые раньше, естественно, под таким влиянием не находились. В целом, конечно, контрмиссия по существу своему радикальным образом расходится с духом и смыслом христианского Откровения. Контрмис-сионер категорически не может быть озабочен донесени-

духом и смыслом христианского Откровения. Контринссионер категорически не может быть озабочен донессением Благой вести, поскольку, подчеркиваю, здесь на первом плане утверждение собственного влияния, любой ценой, нередко и откровенно силовыми методами.

— Почему о. Шабанов считает возможным дружить с
РППЗ Вити-цами, а живое в РПП душит

Л. Тэгэян: Краткий ответ, наверное, мог бы выглядеть
так: оттого, что мертвое тянется к мертвому. Та часть
РПЦЗ, которая в свое время осталась под омофором покойного митр. Виталия, вновь продемонстрировала отсутствие каких бы то ни было живых тенденций. Но и в нашей
церкви достаточно много людей, которые заняты мертворожденным делом — собственным утверждением на идеологической почве. Это занятие при определенных условиях может выглядеть вполне перспективно, иногда даже способно приносить верный доход. Если принять во внимание
декларируемые цели, скажем, центра, который возглавляето. Шабанов, то леко распознать в них одно-салиственное намерение — добиться идеологической монополии, ет о. Шабанов, то легко распознать в них одно-единственное намерение — добиться идеологической монополии пусть в скромных границах тверской епархии. оказаться единственным носителем критериев православности. Это все давно обкатанная модель, выдуманная не сегодня. Она проста, доступна и поэтому часто стихийно воспроизводится. И хотя авторы очередного извода этой модели могут себе в этом отчета не отдавать, речь идет об обычной инквизиторской логике. Единственное ограничение связано с тем, что мы живем в 21 столетии и сейчас публичное аутодафе невозможно, но люди такого темперамента со-хранились, к сожалению, и вряд ли когда-то исчезнут. — Каковы причины и цель довожняя этих сил на ва. Виктора? Д. Гэгзии: Цель этих сил кажется совершенно очевидной. Для того чтобы сохранять за собой положение идеологичес-

Д. 1323мг. Цель этих сил кажется совершенно очевидной. Для того чтобы сохранять за собой положение идеологического центра влияния, надо периодически о себе напоминать по любому поволу. Одновременно надо демонстрировать свою востребованность для сил более могущественных, которые могли бы в удобный момент тебя использовать. Я, честно говоря, не очень уверен, что этот центр способен оказывать давление на тверского архиепископа. Скорее здесь происходит взаимное наложение ряда не зависящих друг от пруга тененций в дежумстате чего все они резонанско усм. друга тенденций, в результате чего все они резонансно усидруга тенденций, в результате чего все они резонансно уси-ливаются. О тверском владыке, вообще о тверской епархии, к сожалению, известно, что там используются откровенно авторитарные методы руководства. Дело в том, что какие-то логические и, соответственно, канонически немотивирован-ные решения и раньше имели место, и, насколько мне по-мнится, без всякого влияния какого бы то ни было идеоло-гического центра. То есть существует некоторая внутренняя логика жизни тверской епархии сама по себе, которая, бе-зусловно, производна от стиля руководства. С другой стороны, конечно при таких методах руководства, создаются до-полнительные возможности спровоцировать спонтанное, не-поддающееся логике, но хорошо объясимое идеологичес-ки решение. Этим можно воспользоваться и в определенки решение. Этим можно воспользоваться и в определен-ный момент действительно подсказать какие-то шаги со стороны. Но в таком случае лучше говорить не о давлении, а об умелом использовании слабостей или особенностей руко-водства. Ведь само по себе решение, если вдуматься, епархиводства. ведь само по сеое решение, если вдуматься, спархи-ального совета, авторитетного органа, руководящего жиз-нью немаленькой епархии РПЦ, является вопиющим кано-ническим нарушением. Фактически людей отлучают от при-частия по прихоти епископа. То есть имеет место полный экклезиологический и канонический произвол. Я уже не ворю о непослушании высшему руководству РПЦ, об игно-рировании решений Архиерейского собора, который подтвердил правомочность решений Синодальной богословской комиссии о принципиальном соответствии трудов о. Георгия православному вероучению. Кстати, необходимость работы СБК в свое время была вызвана известными нечистоплотными маневрами группы московских священнослужителей, также воспользовавшихся опредетакже воспользовавшихся опреде-ленными тенденциями своего ру-ководства. То есть в целом исто-рия повторяется. Известно, как СБК дезавуировала нашумевшее в свое время решение т.н. «правдо-любовской комиссии». Но судя по тону и содержанию заявления епархиального совета тверской ар-хиспископии, впечатление такое, что люди там учяствуют себя нахо



меннскопин, внечальене такое, что люди там чувствуют себя находящимися в полной автономии от Москвы. Получается, что шутка, будто на территории Тверской области появилась автокефальная или, по крайней мере, автономная православная церковь, выглядит явно небезосновательной.

явно небезосновательной.

— Чем, по Вашему мнению, должен был бы заниматься миссионерский центр в нормальном случае?

Д. Гэгзян: У миссионерского центра, если бы он хотел.
соответствовать смыслу такого названия, непочатый край
работы. Он должен был бы изучать историю миссии, причем творчески, пытаясь позаимствовать из этой истории позитивные примеры, которые были бы еще и приложимы к
нашей современной ситуации, он должен был бы разрабатывать стратегию и тактику миссионерской деятельности в
сооврям когла христивнство по всему милу вытесняется в тывать стратегию и тактику миссионерской деятельности в условиях, когда христианство по всему миру вытеснуется в маргинальное положение. Он должен был бы стать еще и образовательным центром, потому что не секрет, что си-туация с наученностью вере, а это не в последнюю очередь влияет на состояние миссии, находится в нашей церкви совесм не на высоте. Я уж не говорю про издательскую дея-тельность, организацию научно-практических конферен-ций, про обобщение современного опыта, в хорошем смысле ций, про обобщение современного опыта, в хорошем смысле экспериментирование, потому что на сегодняшний день мало что всерьез понятно с тем, как успешно осуществ-лять миссионерскую деятельность в современных услови-ях. Еще можно упомянуть дифференцированную миссию по социальным слоям, группам, по профессиональным ка-тегориям, по каким-то другим параметрам, т.е. работы — море. Вообще-то говоря, человек, берущийся за миссио-нерскую деятельность, должен испытывать еще и благого-вейный страх, да отчасти и обычный человеческий перед тем объемом деятельность который открывается. Но, увы. венный страх, да отчасти и обычный человеческий перед тем объемом деятельности, который открывается. Но, увы, шабановский-то центр — миссионерский, увы, только по названию, и потому серьезная, конструктивная деятельность ему не нужна. Но, конечно, это один из примеров контрмиссионерской деятельности, к тому же еще довольно неумело осуществляемый. Я совсем не ратую за развитие умелой контрмиссии, но справедливости ради надо сказать, что если ты хочешь добиваться влияния, то это достигается хитрой и продуманной политикой, а не такими топорными метолами которые узараждельны для этого центра

рои и продуманнои политиков, а не такими попорными методами, которые характерны для этого центра.

Надо сказать, что, вся эта история в тверской архиепископии свидетельствует помимо всего прочего еще о крайней скудости главных ее инициаторов. О духовной скудости тут можно лишний раз не упоминать. Речь идет о скудости ума и о скудости фактического влияния. Это немного похоже на о скудости фактического влияния. Это немного похоже на агонию прямолинейного контрмиссионерства. С этой точки зрения интересно будет оценить последствия решений тверского епархиального совета. Мне кажется, что уже совсем скоро ситуация будет отыгрываться назад и интересно, как именно это будет делаться, какое именно оправдание будет найдено. И, соответственно, можно будет понять реальную реакцию, в частности, тверского духовенства на то, что позволил себе епархиальный совет и пресловутый центр. Ведь доподлинно известно, что помимо шабановых там есть честные и совестливые священнослужители. тные и совестливые священнослужители

Вопросы задавала Наталья ИГНАТОВИЧ



ПРЕОБРАЖЕНСКОГО

с редакции и издателя 6062, г. Москва, Покровка, д.29, стр.1 факс: (495) 624-92-50 @ РОО «Преображе

Иллюстратор: Татьяна Аразян Дизайн: Андрей Мареев Верстка: Татьяна Тыртыш, Анна Лепехина

Отпечатано в типографии «Эльф», г. Москва, ул. Ткацкая, д. 5 Тираж 1500. Цена свободная. Выпуск подписан в печать 11 апреля 2007 г. Время подписания в печать: по графику – 9.00, фактическое – 9.00 Дата выхода в свет 14 апреля 2007 г.

**Тверь:** 8-(4822)-50-2308 (Олег Ермолаев); **Тула:** 8-(4872)-37-5782 (Марина Писаревская) **Электросталь:** 8-926-787-43-05 (Ольга Кузнецо

СОДРУЖЕСТВА БРАТСТВ

елефоны распространителей Москва: (495) 314-2596 (Александра Ошарин 174769 (Ольга Филиппова), 8-916-114-6737 (Ольга Орлова), 158-9116 (Валерия Волкова) 342-6306 (Марина Чиркова):

11.04.07, 11:50

уу газету можно приобрести Москве: в редакции (в настоящее время находится помещении СФИ – ул. Покровка, д.29, оф.38); Санкт-Петербурге: в магазине «Слово» п. Малая Конюшенная, д. 9).

бург: 8-921-755-9926 (Анастас

